

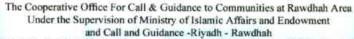


# نذر، نیاز اور دُعا کی قبُولیّت

تأليف عبدالعزيز بن عبدالله بن باز رحمه الله

## إقامة البراهين

على حكم من استغاث بغير الله أو صدق الكهنة والعرافين



Tel. 2492727 - fax.2401175 E.mail: mrawdhah@hotmail.com P.O.Box 87299 Riyadh 11642

# مررونباز اور دعائی فبولیت



تأليف عبَد العزرز بن عبدالله بن باز

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### عرض ناشر

الله جل شانه کی توحید کا اقرار اور قلب و روح کی گرائیوں سے اس یر ایمان لانا ہر مسلمان کا فریضہ اولیں ہے۔ تحلیق کائنات اور بالخصوص اشرف المخلوقات بن نوع انسان كي تخليق كا مقيد اولي بهي یم ہے کہ خدائے واحد کی حاکمیت مخلوق کے ذریعے تسلیم کروائی حائے، کو کہ اللہ وحدہ لاشریک کو قطعی اس کی احتیاج نہیں ہے۔ تاہم یہ فرض بندے پر عائد کیا گیا ہے کہ وہ ہر لمحہ صرف اللہ ہی کا عبادت گزار ہو اور اس کو اینا معبود تصور کرے۔ دنیا میں پیغمبروں کا نزول بھی اسی مقصد کے تحت ہوا حق کہ خاتم النبیتن حضرت محمد ﷺ کی بعثت کا مقصود اول بھی اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کو قائم کرنا اور انسانوں کے خود ساختہ معبودوں کو یاش یاش کرنا تھا۔۔ غیر اللہ کی عبادت کا تصور عقیدہ توحید کو دھندلادیتا ہے اور انسان کے ایمان و ایقان کو کفر کی پستوں میں دھکیل دیتا ہے۔ خدا کی وحدانیت مسلمان کے لیے ایک الیا آئینہ شفاف ہے جو بدعات و شرک کی ذرا می گرد کا بھی متحل نہیں ہوسکتا۔ لیکن افسوس مد افسوس که آج مسلمانوں کی ایک کثیر حماعت کا آئینہ توحید شرک و

بدعات کے غبار سے آلودہ ہے اور وہ ای کو اپنے لیے ہدایت کا سرچشمہ متصور کرتی ہے۔

تاہم یہ نوشگوار امر ہے کہ علمائے حق نے ہمیشہ شرک و بدعات کے خطاف جہار کیا اور کتاب و سنت کی روشنی میں دین حق کی توضیح و تصریح فرمائی۔ انہی علمائے حق میں سے شیخ عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز کا نام بھی ایک اہم حیثیت کا حامل ہے۔ انہوں نے عقیدہ توحید اور شرک و بدعت کے درمیان حد فاصل قائم کرتے ہوئے کتاب اللہ اور شرک و بدعت کے درمیان حد فاصل قائم کرتے ہوئے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی روشنی میں دین حدی کی تشریح و ترجمانی کی اور اس سلسلے میں انہوں نے مین رسالوں پر مشتل مجموعہ اقامة البراهین عربی زبان میں تحریر فرمایا۔

مکتبہ دارالسلام اپنی سابقہ روایت کے پیش نظر مجموعہ ھڈا کا اردو ترجمہ شائع کررہا ہے، اس ادعا کے تحت کہ اس کے مطالعے سے مہارے مسلمان بھائی دین اسلام کے راست عقائد کی تفہیم میں بھر پور مدد حاصل کر سکیں گے۔ انشاء اللہ العزیز۔

خادم کتاب و سنت عبدالمالک مجابد (مدیر مسئول)

### تقديم

سب قسم کی تعریف اللہ کے لیے سزاوار ہے. اور اللہ کے رسول پر' آپ کے صحابہ پر اور جو بھی آپ کو دوست بنائے سب پر صلواۃ و سلام ہو.

اما بعد: چونکه عقیده توحید ہی وہ بنیاد ہے جس پر محمد بن عبداللہ،
آپ پر بہترین رخمتیں اور پاکیزہ سلامتی ہو، کی دعوت قائم ہے. اور یہ
بنیاد حقیقتاً تمام رسولوں کی جو لان گاہ ہے. جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:
وَلَقَدُ بَعَتُنا فِي كُلِّ أُمَّةً وَمُنُولًا أَنِ اعْبُدُ واللهَ وَاجْتَنِبُواالطَّا عَوْتَ

اور ہم نے ہر امت میں رسول بھیجا تاکہ وہ لوگ اللہ کی عبادت کریں اور غیر اللہ کی حکمرانی سے بچیں.

اور اس دعوت پر پختہ عزم کا تقاضا مختلف قسم کی بدعات و اباطیل سے جنگ ہے۔ کیونکہ ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے دین میں سوچ بچار کرے اور شریعت اسلامیہ کے مطابق اللہ تعالیٰ کی عمادت بحالائے.

اس امت کے اسلاف میں سے پہلے مسلمان اپنے دین کے معاملہ میں ہدایت پر تھے۔ کیونکہ ان کے اعمال بلکہ تمام معاملات قرآن کریم اور سنت مطہرہ کے مطابق ہوا کرتے تھے۔

پھر جب مسلمانوں کی اکثریت اپنے عقائد و اعمال میں اس سیدھی راہ، یعنی کتاب و سنت کی راہ سے ہٹ گئ تو ان کے عقائد، مذاہب، سیاست اور احکام کے لحاظ سے کئی فرقے بن گئے۔ اس انحراف کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان میں بدعات، اباطیل اور شعبدہ بازی کو فروغ حاصل ہوا۔ جس سے اعدائے اسلام کو اسلام اور مسلمانوں پر طعنہ زنی کی راہ مل گئی۔

علمائے اسلام ابنی تالیفات میں ان پر انی اور نئی بدعات سے ڈراتے رہے۔
انہیں اہم تالیفات میں سے ایک کتاب اقامة البراهین ہے جو سماحة
العلام الشخ عبدالعزیز بن عبدالله بن باز نے لکھی ہے جو درج ذیل
مین رسالوں کے مجموعہ پر مشتمل ہے:۔

- (۱) نبی صلی الله علیه وسلم سے استغاثه کا حکم
- (۲) جنول اور شیطانوں سے استغاثہ اور ان کے لیے نذروں کا حکم.
  - (r) بدعیه اور شرکیه اوراد و وظائف کو معمول بنانے کاحکم.

اور ریاست سعودی عرب، جو اس خطہ میں اسلامی دعوت کا جھنڈا سنجھالے ہوئے ہے۔ آپ کے سامنے یہ تنیوں رسائل پیش کررہی ہے تاکہ وہ بھی بدعات و خرافات سے جنگ میں حصہ لے سکے اور متوازن نقافت اور اسلام کے حقیقی فہم کو بلند کر سکے۔

ہم اللہ بلند و قادر سے دعا کرتے ہیں کہ اس رسالہ سے اس کے بندوں کو فائدہ پہنچے و صلم الله علمیٰ نبینا محمد و آلہ وصحبہ وسلم.

#### بهم الله الرحمٰن الرحيم

#### پہلا رسالہ

ہر طرح کی تعریف اللہ کو سزاوار ہے. اور رسول اللہ میر، آپ کی آل پر، آپ کی آل پر، آپ کے ال پر، آپ کے سحابہ پر اور جو بھی آپ کی ہدایت سے ہدایت پائے، سب پر صلوہ و سلام ہو.

اما بعد: مجتمع کویتی کے صحیفہ شمارہ نمبر ۱۵ مورخہ ۱۹ - ۲ - ۱۳۹۰ هم میں "فی ذکری المولد النبوی الشریف" کے عنوان کے تحت چند اشعار شائع ہوئے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے استفافہ ، اپنی امت کو سنبھالا دینے ، اس کی مدد کرنے اور اس تفرقہ و اختلاف سے نجات دلانے کے کئے تھے۔ یہ تفرقہ و اختلاف اس امت میں پڑا جس کا دلانے کے کئے تھے۔ یہ تفرقہ و اختلاف اس امت میں پڑا جس کا نام کبھی آمنہ (امن والی) تھا ان اشارہ کردہ اشعار میں سے چند قابل ذکر یہ ہیں:-

اے اللہ کے رسول! اس جان کو سنجمالا دیجیے.

جو جنگ کی آگ بھڑکا رہا ہے اور جو بھڑکائے اسے اس لپیٹ میں لے لیتا ہے۔

اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجیے۔

جس کی رات کا سفر شک کے اندھیروں میں لمبا ہوگیا ہے۔
اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجیے۔
جس کی رونق افسوس کی ہلاکتوں میں ختم ہوگئی ہے۔
تا آنکہ بوں کہا:۔

اے اللہ کے رسول! اس امت کو سنبھالا دیجیے.

جس کی رات کا سفر شک کے اندھیروں میں لمبا ہوگیا ہے۔

آپ امت کی جلد مدد کیجے جیسا کہ آپ نے بدر کے دن مدد کی تھی جب الله تعالیٰ کو یکارا تھا۔

تو كمزورى شاندار فتح مين تبديل ہوگئي.

كونكه الله تعالى ك لشكر الي بين جنس تو ديكھ نسي سكتا.

 اور مدد تو الله غالب حکمت والے ہی کے پاس ہے. نو فرا اند

اِن تَنْصُوْكُولَاللهُ فَلَا قَالِ اللّهُ وَكُونَ يَعْفُلُلُوفَ مِنْ ذَاللّهِ فَي يَنْصُوُكُو مِنْ بَعْدِهِ اللهُ اللّه تمارى مدد كرے تو كوئى تم پر غالب نميں آسكتا ور اگر تمسيں رسوا كرے تو اور كون ہے جو اس كے بعد تمارى مدد كو پہنچ گا. اور يہ بات صريح حكم اور اجماع ہے معلوم ہو چى ہے كہ الله تعالىٰ فادر يہ بات صريح حكم اور اجماع ہے معلوم ہو چى ہے كہ الله تعالىٰ فادر يہ بات صريح حكم اور اجماع كے معلوم ہو كى ہے كہ الله تعالىٰ فادر سول نے خلقت كو اس ليے پيدا كيا كہ وہ اس كى عبادت كريں. اور رسول بھيجے اور كتابيں نازل كيں تاكہ اس عبادت كى وضاحت كريں اور اس بھيجے اور كتابيں نازل كيں تاكہ اس عبادت كى وضاحت كريں اور اس

کی طرف دعوت دیں . جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-وَمَاخَلَتْتُ الْبِيْنَ وَالْإِنْسَ اِلْالِيَعْنُدُونِهِ

اور میں نے جنوں اور انسانوں کو محض اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

نیز فرمایا:- وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِی کُلِّ اُمَّتَةِ دَّسُولًا اَنِ اعْبُدُوااللهُ وَاجْتَنِبُواالطَّاعُونَ اور ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا تاکہ وہ اللہ کی عبادت کریں اور غیر اللہ کی حکمرانی ہے بچیں.

نيز فرمايا:-

وَمَاْ اَرْسَكْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ زَمِنُولِ إِلَا نُنوْجِيُّ اِلَّذِيهِ اَنَّهُ إِلَّالَهُ اِلْآانَا فَاعُبُدُونِ<sup>©</sup> اور آپ<sup>ائ</sup>ے پہلے ہم نے جو بھی رسول بھیجا اسے ہم یمی وحی کرتے رہے کہ میرے سوا الہ 'نہیں لہٰذا میری ہی عبادت کرو.

نيز فرمايا:-الآركيْنِ الحكمَثُ اللهُ تُوَفِّلَتُ مِن لَكُنُ عَكِيْمٍ فَيِنْ إِنَّالًا لَللهُ اللهُ ا

اس کتاب کی آیات کو محکم بنایا گیا ہے ، کھر حکیم و خبیر کی طرف سے اسے کھول کر بان کیا گیا ہے کہ اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرنا۔ میں اللہ کی طرف سے تمہارے لئے ڈرانے والا اور خوشخبری دینے والا ہول ان آبات محکمات میں اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ جن و انس کو محض اس لیے پیدا کیا گیا ہے کہ وہ اس وحدہ لا شریک کی عبادت کریں. نیزیہ وضاحت کی کہ اللہ کے رسولوں کو، ان پر صلوٰۃ و سلام ہو، اس عبادت کے حکم، اور اس کے مخالف کی نہی کے لیے بھیجا. پھر یہ بھی خبر دی کہ اس کتاب کی آیات کو محکم بنایا گیا ہے پھر اسے کھول کر بیان کیا گیا ہے۔ تاکہ اللہ کے سوا کسی دوسرے کی عبادت نه کی جائے اور عبادت کا مطلب اللہ تعالیٰ کی توحید اور اس کے اوامر کو بجالانے اور اس کی نواہی کو چھوڑنے کے ذریعہ اس کی اطاعت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے بہت ہے آیات میں انہی باتوں کا حکم ریا ہے. مثلاً الله تعالیٰ کا یه ارشاد:-

وِمَا أَيُرُوا إِلَّا لِيَعَبُ دُوااللَّهِ مُؤلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَاحْتَفَآهُ

ان کو حکم تو یمی ہوا تھا کہ اخلاص عمل کے ساتھ یکسو ہوکر اللہ کی عبادت كرس.

نيز فرمايا: - وَصَّلَّى رَبُّكَ ٱلْاَتَّعَبُدُ وَٱلْآلِالِيَّاهُ

اور تیرے پروردگار نے فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف اس کی عبادت کرنا۔ نیز فرمایا: - فَاعْرِیا الله مُعْلِصًالَهُ الدِّیْنَ الله الدِّیْنَ الْخَالِصُ

اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں جو سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ خالصة اللہ اکیلے کی عبادت کرنا اور اللہ کے سوا ابنیاء وغیر ہم کی عبادت کو چھوڑنا واجب ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دعاء عبادت کی اہم قسم اور سب قسموں کی جامع ہے۔ لہذا خالصة اللہ اکیلے کو ہی یکارنا واجب ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:۔

فَادُعُو اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْكِرَةَ الْكَغِرُونَ ®

الله کو خالص کرکے پکارو. عبادت الله ہی کے لیے ہے، خواہ یہ بات کافروں کو بری ہی گئی ہو.

نيز فرمايا - وَإِنَّ الْمُسَاجِدَ لِلْهِ فَلَا تَدْمُوْ إِمَعَ اللَّهِ أَحَدًا اللَّهِ

اور متجدیں اللہ ہی کے لیے ہیں لہٰذا اللہ کے ساتھ کسی اور کو مت پکارو.

اور یہ آیت تمام مخلو قات کو عام ہے خواہ وہ انبیاء ہوں یا کوئی اور ہوں. کیونکہ احدا ً کا لفظ نکرہ ہے اور نہی کے سیاق میں ہے. گویا وہ اللہ سمانہ کے سوا ہر ایک چیز کو عام ہے. نیز ارشاد باری ہے:۔ وَلَانَتُ مُونَ دُوْنِ اللهِ مَالْاَيْنْغَعُكُ وَلاَيْفُولُكَ ۗ

اور اللہ کے سواکسی کو مت پکارہ جو نہ تمسیں کچھ فائدہ دے سکتا ہے نہ تمسیں کوئی دکھ پہنچا سکتا ہے.

اور یہ خطاب بی صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہے. اور یہ تو معلوم ہے کہ اللہ سمانہ نے آپ کو شرک سے محفوظ رکھا ہے. اس سے مراد صرف یہ ہے کہ اس سے دوسروں کو ڈرایا جائے. نیز ارشاد باری ہے:-

فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظُّلِيدِينَ 6

م تم نے (شرک) کیا تو تم ظالموں سے ہوجاؤگے.

بھر جب آدم علیہ السلام کی متام تر اولاد کے سردار کا یہ حال ہو کہ اگر وہ اللہ کے سوا کسی دوسرے کو پکارے تو ظالموں سے ہوجائے، پھر اگر کوئی دوسرا پکارے تو اس کا کیا حال ہوگا. اور ظلم کا نفظ جب مطلقاً آئے تو اس سے مراد شرک اکبر ہوتی ہے جیسا کہ اللہ سمانہ نے فرمایا:۔ وَالْکُوْمُونَ مُعُوالظّٰلِمُونَ€

اور کافر ہی ظالم ہیں.

نيز فرمايا: - إِنَّ الشِّولِهُ لَظُلُمْ عَظِيْرُ ۞

بلاشبہ شرک ہی برا ظلم ہے۔

گویا ان آیات اور ان کے علاوہ دوسری آیات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ کے سوا دوسری چیزوں کو، خواہ وہ فوت شدہ لوگ ہوں، یا درخت ہوں یا بت وغیرہ ہوں، پکارنا اللہ عزو جل کے ساتھ شرک ہے اور یہ اس عبادت کے منافی ہے جس کی خاطر اللہ تعالیٰ نے جنوں اور انسانوں کو بیدا کیا. اور اس بات کی وضاحت اور اس کی طرف دعوت دینے کے لیے رسول بھیج اور کتابیں نازل فرمائیں. اور یکی لا اللہ الا اللہ کا معنی ہے۔ گویا اس کا معنی یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں. اور یہ بات غیر اللہ کی عبادت کی نفی کرتی اور اس اللہ اکیلے کے لیے ثابت کرتی ہے۔ اللہ سکانہ فرماتے ہیں:۔

دلیک یات اللہ اکیلے کے لیے ثابت کرتی ہے۔ اللہ سکانہ فرماتے ہیں:۔

سوب اس کے کہ اللہ ہی برحق ہے اور اس کے سوا جے بھی یہ لوگ یکارتے ہیں وہ باطل ہے.

اور یمی بات دین کی اصل اور ملت کی بنیاد ہے اور اس اصل کی صحت کے بعد ہی کوئی عبادت سمجے ہو سکتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:- وَلَقَدُ اُوْتِی اِلَیْكَ وَ اِلْ الّذِیْنَ مِنْ مَرْ اِلْکَ اَلْمُرْکَتُ

ليَحْبُطُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوْنَنَّ مِنَ الْخِيرِيْنَ ﴿

آپ کی طرف اور آپ سے پہلے آوگوں کی طرف میں وحی کی گئی کہ اگر آپ شرک کریں گے تو آپ کے عمل برباد ہوجائیں گے اور آپ زیاں کاروں سے ہوجائیں گے.

نيز الله نے فرمایا:- وَلَوْ أَشُرَكُوا لَغِيطَ عَنْهُمُ مِمَّا كَانُوْ اِيعُمَلُونَ ا

اور اگر وہ شرک کرتے تو ان کے سب اعمال برباد ہوجاتے۔ اور دین اسلام دو بڑی اصلول پر مبنی ہے. ایک یہ کہ اللہ اکیلے کے سوا کسی کی عبادت نہ کی جائے اور دوسرے سے کہ اللہ کے نبی اور رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے مطابق عبادت کی جائے اور يهي اس شهادت لا اله الا الله وان محمداً رسول الله كا معنى ہے. لهذا جو شخص مردول كو يكارے خواه وه نبي بول يا كوئي اور بول. يا بنوں کو یا درختوں، پھروں یا ان کے علاوہ مخلوقات میں سے کسی کو کارے یا ان سے فریاد کرے یا قربانیوں اور نذرانوں کے ذریعہ تقرب چاہے یا ان کے لیے نماز گزارے یا سجدہ کرے تو بلاشہ اس نے اللہ کے سوا انہیں رب بنا لیا اور اللہ سمانہ کا شریک بنایا. اور یہ اس اصل کے مخالف اور لا البہ الا اللہ کے معنی کے منافی ہے. حیسے کوئی تخص دین میں نیا کام کرے جس کی اللہ نے اجازت نہیں دی تو اس پر محمدرسول الله (صلی الله علیه وسلم) کی شهادت کے معنی متحقق نهیں ہوئے، چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:-

وَقَدِمْنَا اللَّهُ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَآ مُمَّنَّتُورًا ۞

جو کام انہوں نے کئے ہوں گے ہم ان کی طرف براھیں گے تو انہیں اڑتا ہوا غبار بنادیں گے.

اور یہ اعمال اس شخص کے ہوں گے جو اللہ عزو جل کے ساتھ

شرك كى حالت ميں مرا ہو، يا ايے بدعى اعمال جن كى الله تعالىٰ نے اجازت نميں دى. گويا ايے اعمال قيامت كے دن اڑتا ہوا غبار بن جائيں گے. كيونكه وہ شريعت مطهرہ كے موافق نه تقے. جيسا كه نبى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ہے:-

«من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

جس شخص نے ہمارے اس امر (شریعت) میں کوئی نیا کام نکالا جو پہلے بنہ تھا تو وہ کام مردود ہے.

اس حدیث کی صحت پر سیخین کا اتفاق ہے۔ اور یہ مراسلہ نگار اپنی فریاد اور دعاء کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف متوجہ ہوا اور رب العالمین سے اعراض کیا جس کے قبضہ قدرت میں مدد، نفع اور نقصان ہے جو کسی دوسرے کے ہاتھ میں نہیں۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ بہت بڑا ظلم اور غلیظ قسم کا شرک ہے جبکہ اللہ تعالیٰ نے محض اس (اللہ) سے دعا کا حکم دیا ہے اور یہ وعدہ کیا ہے کہ جو اسے پکارے گا، وہ اس کی دعا قبول فرمائے گا اور یہ بھی دھمکی دی ہے کہ جو شخص اس بات سے تکبر کرے گا وہ اسے جہنم میں داخل کرے گا۔ چنانچہ فرمایا:۔

وَقَالَ رَجُكُوادُغُونَ ٓ اَسُنَتَهِبُ لَـكُومِ اِنَّ الَّذِينَ يَسُتَكِيْرُوُونَ عَنُ عِبَادَ إِنَّ سَيَدُ خُلُونَ جَهَرَّمَ دَاْخِوِيْنَ ۞ اور تمهارے پروردگار نے فرمایا. مجھے پکارو میں تمهاری دعا قبول کروں گا. بلاشبہ جو لوگ میری عبادت سے تکبر کرتے ہیں وہ ذلیل و خوار ہو کر جہنم میں داخل ہوں گے.

اس آیت میں دَاخِویُن کا معنی زبردست اور ذلیل ہے۔ یہ آیت کریمہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ دعا عبادت ہی ہوتی ہے۔ نیز اس بات پر بھی کہ جو شخص اس سے تکبر کرے اس کا مھکانا جہنم ہے یہ تو اس شخص کا حال ہے جو اللہ سے دعا کرنے سے تکبر کرے۔ اب جو شخص دعا ہی کی دوسرے سے کرے اور اللہ سے اعراض کرے اس کا کیا حال ہوگا۔ جبکہ اللہ سمانہ قریب ہے، دعا قبول کرنے والا ہے، ہر چیز کا مالک اور ہر چیز پر قادر ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:۔

وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِئَ عَنِّى فَإِنِّ قِرِيْنُ إِجْدُبُ دُعُولًا الدَّاجِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسَتَجِيْنُوالِي وَلْيُؤْمِنُوا إِنْ لَعَكَّهُمُ يَرِّيشُكُونَ ۞

جب میرے بندے آپ سے میرے متعلق بوچھیں تو انہیں بلا دیجے کہ میں قریب ہی ہول، جب بھی مجھے کوئی پکارنے والا پکارتا ہے تو میں اس کی پکار کا جواب دیتا ہول، لہذا انہیں چاہیے کہ وہ میرا حکم مانیں اور مجھ پر ایمان لائیں تاکہ وہ راہ ہدایت پر آئیں.

اور رسول الله صلی الله علیه وسلم نے صحیح حدیث میں خبر دی ہے کہ دعا ہی عباس رضی الله

#### عنهما سے فرمایا:

واحفظ الله يحفظك احفظ الله تجده تجاهك إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله» [أخرجه الترمذي وغيره].

الله تعالیٰ کو یاد رکھ. الله تجھے یاد رکھے گا، تو اے اپنے سامنے پائے گا. جب تجھے مدد درکار جب تجھے مدد درکار مو الله ہی سے سوال کر اور جب تجھے مدد درکار مو تو الله ہی سے مدد مامگ.

اس حدیث کو ترمذی وغیرہ نے روایت کیا ہے، نیز آپ نے فرمایا:«من مات و هو یدعو لله ندّاً دخل النار» [رواه البخاري].
جو شخص اس حال میں مراکہ اللہ کے ساتھ کی شریک کو پکارتا تھا
تو وہ دوزخ میں داخل ہوگا.

تو وہ دوزخ میں داخل ہوگا. اس حدیث کو بخاری نے روایت کیا. نیز سحیحین میں ہے کہ نبی علی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا "سب سے بڑا گناہ کونسا ہے؟" تو آپ نے فرمایا: وأن تجعل لله نداً وهو خلفك،

یہ کہ تو کسی کو اللہ کا مد مقابل سمجھے جبکہ ای نے تجھے پیدا کیا ہے۔
اور ندسکا معنی نظیر اور مثیل ہے۔ لہذا جو شخص اللہ کے سوا کسی کو
پکارے یا اس سے فریاد کرے یا اس نذرانہ پیش کرے یا اس کے
لیے قربانی کرے یا عبادت کی کوئی بھی قسم اس کے لیے بجا لائے تو
اس نے اس کو اللہ کا مد مقابل بنایا۔ اس سے کچھ فرق نہیں پر ساکہ

وہ کوئی بی ہو یا ول ہو یا فرشہ ہو یا جن ہو یا بت ہو یا مخلوقات میں سے کوئی اور چیز ہو۔ البتہ کسی زندہ حاضر شخص سے کسی الیسی چیز کا سوال کرنا یا اس سے مدد چاہناجس کے ظاہری اسباب موجود ہوں اور وہ اس پر قادر بھی ہو تو بہ شرک نہیں۔ بلکہ یہ تو عادی امور ہیں جو مسلمانوں کے لیے جائز ہیں۔ جیسا کہ موسی علیہ السلام کے قصہ میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا: - قائمتَةَاتَهُ الذِی مِن شِنْعَتِهِ عَلَى الذِی مِن عَدُوّ ہُو تُحص موسی علیہ السلام کے گروہ سے تھا اس نے اپنے دشمن فریق کے آدمی پر موسی علیہ السلام سے فریاد طلب کی۔ اور جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے قصہ موسی علیہ السلام ہی میں فرمایا: -

آپ کہہ دیجیے کہ میں اپنے پروردگار کو یکارتا ہوں اور کسی کو اس کا

شریک نمیں بناتا. آپ کمہ دیجیے کہ میں نہ تو تمہارے نقصان کا مالک ہوں اور نہ بھلائی کا.

نيز سوره اعراف ميں فرمايا:-

قُلُ لاَ آمُلِكُ لِنَعْيِمُ نَفَعًا وَكَاضَرًا الآماشَآءَ اللهُ وَلَوْ كُنْتُ آعْلُمُ الْعَيْبُ لَاسْتَكُثَرْتُ مِنَ الْخَيْرُوْمَا مَسِّنِي السُّوْءُ إِنَ آنَا إِلاَ نَذِيْرٌ وَيَشِيْرٌ لِوَمْ تُوْمِنُونَ ﴿

آپ کہہ دیجے کہ میں تو اپنے آپ کے نفع اور نقصان کا بھی مالک نہیں گر جو کچھ اللہ چاہے اور اگر میں غیب جانتا ہوتا تو بہت ی بھلائیاں جمع کرلیتا اور مجھے کوئی برائی نہ پہنچتی میں تو صرف ان لوگوں کو خو پخبری دینے والا اور ڈرانے والا ہوں جو ایمان لاتے ہیں۔ اس مضمون کی آیات بہت ہیں نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے پروردگار کے سوا نہ کسی کو پکارتے تھے اور نہ فریاد کرتے تھے۔ آپ پروردگار کے سوا نہ کسی کو پکارتے تھے اور نہ فریاد کرتے تھے۔ آپ پروردگار کے مقابلہ میں مدد

چاہی اور اس معاملہ میں بہت زاری کی. آپ فرماتے تھے: "اے میرے پروردگار! جو آپ نے مجھ سے وعدہ کیا ہے وہ پورا فرمائے". تا آنکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کہنے گئے: "اے اللہ کے رسول!

الله آپ کو کافی ہے. اس نے آپ سے جو وعدہ کیا ہے وہ پورا کرے گا۔"

ای بارے میں اللہ تعالیٰ و سمانہ نے یہ آیت نازل فرمائی :-

اذ تَتْتَغِنْتُونَ رَبَّكُوفَاسُتَجَابَ لَكُوْلَقَ مُعِنْكُوْ بِالْغِنِ مِنَ الْمُلَوَّ فَنْ وَالْمَا لَكُونَ وَالْمَا لَلْمُ الْمُولِلِيْنَ عِنْدِ اللّهِ إِنَّ اللّهُ عَزِيْرُ وَكِيُونُ وَكِيْرُونَ وَلِيَا اللّهُ عَزِيْرُ وَكِيْرُونَ وَلَا يَعْمَارى فرياد جب تق تو اس نے تمارى فرياد قبول كرتے ہوئے جواب ديا كہ ميں تمارى پ در پ آنے والے قبول كرتے ہوئے جواب ديا كہ ميں تمارى پ در پ آنے والے ايك ہزار فرشتوں سے مدد كرول گا. اور الله نے يہ كام صرف تمارى نوشخبرى اور تمارے دلول كو تسلى دينے كے ليا. اور مدد تو الله نوشخبرى اور تمارے دلول كو تسلى دينے كے ليا. اور مدد تو الله بى كے ياس ہے . بلاشبہ الله غالب ہے ، حكمت والا ہے .

ان آیات میں اللہ سمانہ نے ان کے استغاثہ کا ذکر کرکے یہ بتایا کہ اس نے فرشوں کو بھیج کر ان کی فریاد کو قبول فرمالیا. پھر یہ وضاحت فرمائی کہ یہ امداد فرشوں کی طرف سے نہ تھی. اور اللہ کی طرف سے یہ امداد فتح کی خوشخبری اور ان کے دلوں کو مطمئن کرنے کی غرض سے تھی. نیزیہ کہہ کر النصر الا من عنداللہ یہ وضاحت کی غرض سے تھی. نیزیہ کہہ کر النصر الا من عنداللہ یہ وضاحت فرمادی کہ یہ مدد صرف اللہ کی طرف سے تھی.

نیز سورہ آل عمران میں اللہ سمانہ و تعالی نے فرمایا -

وَلَقَدُ نَصَرَكُ اللَّهُ بِيدُ إِوَانَتُمْ أَذِلَّهُ وَالْقُو اللهَ لَعَلَّا فُو تَعْكُرُونَ ۞

اور اللہ نے بدر کے مقام پر تمہاری مدد کی جبکہ تم کمزور کھے لہذا اللہ سے ڈرنے رہو تاکہ تم شکر کرو.

اس آیت میں اللہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ بدر کے دن اللہ ہی ان

کا مدد گار تھا اس سے معلوم ہوا کہ مسلمانوں کو اسلحہ، توت اور فرشنوں نے جو مدد دی تھی، یہ سب کچھ مدد، خوشخبری اور اطمینان کے اسباب تھے، بذات خود مدد نہ تھے۔ بلکہ مدد تو صرف اللہ ہی کی طرف سے تھی۔ پھر اس مراسلہ نگار یا کسی دوسرے کے لیے یہ کسیے جائز ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی فریاد اور مدد کی طلب کے لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف متوجہ ہو اور اللہ رب العالمین سے اعراض کرے جو ہر چیز کا مالک اور ہر چیز یر قادر ہے۔

بلاشبہ یہ بد ترین جمالت اور بہت بڑا شرک ہے۔ لہٰذا اس مراسلہ لگار یر واجب ہے کہ وہ اللہ سمانہ کے حضور سی توبہ کرے. جس کی صورت یہ ہے کہ اس سے جو گناہ سرزد ہوا اس پر نادم ہو. اور اللہ کو بزرگ سمجھتے ہوئے، اس کے لیے مخلص بن کر، اس کے حکم کو بجالاتے ہوئے اور اس کی نہی سے بیتے ہوئے آئدہ ایسا کام تبھی نہ كرنے كا پخت عمد كرے يى سي توبہ ہے اور معاملہ اگر مخلوق كے حق کا ہو تو توبہ میں ایک چوتھی بات بھی ضروری ہے کہ مستحق کو اس کا حق واپس کرے یا اس سے یہ حق معاف کروائے. اللہ تعالیٰ نے بندوں کو توبہ کرنے کا حکم دیا ہے اور ان سے توبہ قبول کرنے کا وعدہ فرمایا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:۔ وَتُوْفُوا إِلَى اللهِ مَبِيعًا اللهُ الدُومِنُونَ لَعَلَا مِعْلِهُونَ فَ وَالْمُومِنُونَ لَعَلَا مُعْلِهُونَ

اے ایماندارد! سب کے سب اللہ کے حضور توبہ کرو۔ تاکہ تم فلاح پاؤ۔ اور نصاری کے بارے میں فرمایا:۔

أَفَلاَ يَتُوْبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُ وَنَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ تَحِيدُونَ

کیا وہ اللہ کے حضور توبہ نہیں کرتے اور اس سے معانی نہیں مانگتے اور اللہ تو بخشے والا مہران ہے.

نيز فرمايا: وَالنَّذِيْنَ لَايَتُ عُوْنَ مَعَ اللهِ إِلْهَا اخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّيَّ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا فِي الْحَقِّ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّيَّ حَرَّمَ اللهُ الَّالَّ فِي الْحَقِّ وَلَا يَذِكُونَ تُومَنَّ يَفْعَلُ دَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضْعَفُ لَهُ الْمَدَابُ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَيَعْلُكُ مَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَتَاثِمُ مَسَلَّتُ وَكُنَ اللهُ عَلَامَا لِكَافَ أَوْلِكَ يُبَيِّلُ اللهُ سَيَاتَمُ مَسَلَّتُ وَكُن اللهُ عَدُورُ النَّهُ اللهُ الل

اور جو لوگ اللہ کے ساتھ کی دوسرے معبود کو نہیں پکارتے نہ ہی کسی الیی جان کو مارتے ہیں جے اللہ نے حرام کیا ہے۔ گر وہ جو حق کے ساتھ ہو۔ اور نہ وہ زنا کرتے ہیں اور جو شخص سے کام کرئے اسے اس کے گناہ کا بدلہ مل کے رہے گا۔ قیامت کے دن اس کے لیے عذاب دگنا کیا جائے گا اور وہ ذلیل ہو کر جمیشہ اس میں رہے گا۔ گر جو شخص توبہ کرے ، ایمان لائے اور اچھے کام کرے تو اللہ الیے لوگوں کی برائیوں کو نیکیوں میں بدل دے گا۔ اور اللہ بخشے والا مربان ہے۔ نیز فرمایا:۔

وَهُوَالَذِيُ يَقْبَلُ التَّوْبُةَ عَنْ عِبَادِةٍ وَيَقَفُّوْ اعْنِ النَّيِتَالِتِ وَيَعْلُوْمَا تَقْعُلُوْنَ<sup>۞</sup>

وہی تو ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا اور برائیاں معاف کردیتا ہے۔ اور جو کچھ تم کرتے ہو اے وہ جانتا ہے۔

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے درست طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:-

«الإسلام يهدم ما كان قبله والتوبة تجب ما كان قبلها».

اسلام پہلے گناہوں کو مندم کردیتا ہے اور توبہ سابقہ گناہوں کو ختم کردیتا ہے۔

شرک کے بہت بڑا خطرہ اور بہت بڑا گناہ ہونے کی بنا پر اور اس کے تحریر سے پیدا ہونے والے دھوکہ کے خوف اور اللہ اور اس کے بندوں سے خیر خواہی کے جذبہ کی وجہ سے میں نے یہ مختصر مگر جامع رسالہ لکھا ہے اور میں اللہ عزو جل سے دعا کرتا ہوں کہ وہ اسے مفید بنائے اور ہمارے اور سب مسلمانوں کے احوال کو درست کرے اور دین کی سمجھ عطا فرما کر ہم سب پر احسان فرمائے ہمیں اس پر احسان فرمائے ہمیں اس پر ثابت قدم رکھے ہمیں اور تمام مسلمانوں کو نفس کی برائیوں اور بد اعمالیوں سے پناہ میں رکھے وہ اس بات کا کارساز اور اس پر قادر ہے۔ اعمالیوں سے پناہ میں رکھے وہ اس بات کا کارساز اور اس پر قادر ہے۔ وصلی اللہ وسلم و بارک علی عبدہ و رسولہ نبینا محمد و آلہ وسحبہ۔

### بعم الله الرحن الرحيم

#### دوسرا رساله

یہ رسالہ عبدالعزیز بن عبداللہ بن بازکی طرف سے ہر اس مسلمان کی طرف سے ہر اس مسلمان کی طرف ہے جو اسے دیکھئے اللہ تعالی مجھے اور مسلمانوں کو اپنے دین سے مشک اور اس پر ثابت قدم رہنے کی توفیق عطا فرمائے

السلام عليكم و رحمة الله و بركاته.

اما بعد! مجھے بعض بھائیوں نے ان کاموں کے متعلق پوچھا جو بعض جاہل کیا کرتے ہیں

جیے اللہ سمانہ کے علاوہ دوسروں کو پکارنا اور مشکل اوقات میں ان کے معاونت چاہنا، جیے جنوں کو پکارنا ان سے فریاد کرنا، ان کے لیے نذریں اور قربانی دینا اور اسی طرح کے دوسرے کام کرنا. جن میں سے ایک یہ کام ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں یا سبعۃ خذوہ جس سے ایک یہ کام ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں یا سبعۃ خذوہ جس سے ان کی مراد جنوں کے سات رئیس ہیں. یعنی اے سات سردارو! یہ کام کرو، اس کی ہڈیاں توڑ دو، اس کا خون پی لو، اس کا بسروپ بھرو۔ یہ کام کرو، اس کی ہٹیاں توڑ دو، اس کا خون پی لو، اس کا بسروپ بھرو۔ اور ایک یہ بات کہ بعض لوگ کہتے ہیں یا جن الظهیرة یا جن العصر

(اے ظہر کے وقت کے جن اور اے عصر کے وقت کے جن والال کو پکرطو) اور یہ بات بعض جنوبی ممالک میں یائی جاتی ہے اور جو باعیں اس معاملہ سے جاملتی ہیں وہ مردول کو یکارنا ہے، خواہ وہ انبیاء ہول یا وہ صالحین وغیرہم ہوں. اور فرشتوں کو یکارنا اور ان سے فریاد کرنا ہے سب کام اور ان جیے دوسرے کام اکثر ایے ممالک میں واقع ہورہے ہیں جو ان کاموں کو جمالت کی وجر سے، اور ہم اینے سے پہلے لوگوں کی تقلید کرتے ہوئے انہیں اسلام کی طرف نسوب کرتے ہیں. الیی یکار کے سلسلہ میں بسا اوقات بعض لوگ آرام سے یہ بات کمہ دیتے ہیں کہ ایے قول ہماری زبانوں پر چردھے ہوئے ہیں. ہم نہ تو اس کا قصد کرتے ہیں اور نہ ہی الیا عقیدہ رکھتے ہیں نیز مجھ سے یہ بھی یوچھاگیا کہ جو لوگ ان اعمال میں مصروف ہوں ان سے رشتہ کرنے، کرانے، ان کی قربانی، ان پر نماز جنازہ پڑھنے اور ان کے پچھے نماز راعف کا کیا حکم ہے؟ نیز جو لوگ غیب کی خبریں بلانے والے لوگوں کی تصدیق کرتے ہیں. جیسے کوئی شخص یہ دعوی کرتا ہے کہ وہ محض مریض کے ان کیروں کو جو اس کے جسم کو چھوتے ہوں جیسے یگرای، پاجامہ یا دویٹہ وغیرہ سے ہی مرض اور اس کے اساب کا یتہ لگا سکتا ہے، ایسے لوگوں کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب : ہر قسم کی تعریف اللہ اکیلے کو سزاوار ہے اور صلواۃ و سلام

اس پر جن کے بعد کوئی نبی آنے والا نسیں، اور اس کی آل پر اور اصحاب ير اور ان سب لوگول ير جو تا روز قيامت ان كي راه ير چليس. اما بعد الله سحانه و تعالیٰ نے تمام مخلوقات میں سے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ اس کی عبادت کریں، صرف ای سے دعا اور فریاد کریں اور ای کے لیے قربانی، نذریں اور باقی سب عبادات بجا لائیں. اسی غرض سے اللہ تعالیٰ نے رسول بھیجے اور انهیں انہی باتوں کا حکم دیا۔ نیز آسمانی کتابیں نازل فرمائیں جن میں س سے بڑی کتاب قرآن کریم ہے . جو اسی چیز کی وضاحت کرتی، اس کی طرف دعوت دیتی اور لوگوں کو اللہ کے ساتھ شرک اور غیر اللہ کی عبادت سے ڈراتی ہے. یہی بات اصل الاصول اور دین و ملت کی اساس ہے اور یمی لا الله الا الله کی شهادت کا مفهوم ہے جس کا معنی یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں. گویا یہ کلمہ غیر اللہ کی الوہیت (اور یمی عبادت ہے) کی نفی کرتا اور باقی سب مخلوقات کو چھوڑ کر اللہ اکیلے کی عبادت کو ثابت کرتا ہے اور اس پر کتاب و ست سے دلائل بے شمار ہیں. مثلاً الله تعالی فرماتے ہیں:-

وَمَاخَلَقُتُ الْمِنَّ وَالْإِنْسُ إِلَّالِيَعْيُدُونَ۞

اور میں نے جول اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کریں.

نيز فرمايا: - وَقَطْى رَبُّكَ الْاَتَّعْبُدُوْ الْآلِالِيَّاهُ

اور تمهارے پروردگار نے کیہ فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف ای کی عبادت کرنا.

نيز فرمايا - ومَمَّا أَمِوُوَّ إلا لِيَعْبُ لُواالله عُولِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ

اور انہیں حکم تو یمی دیا گیا تھا کہ انطلام عمل کے ساتھ یکسو ہو کر اس کی عبادت کریں. نیز فرمایا:-

وَ قَالَ رَبُكُوُ ادْعُونَ آلسَّنَتِهِ بَ لَكُوْ اللَّالِيْنَ يَسُتَكِيُرُوْنَ عَنُ عِبَادَ بَنُ سَيَدُ عُلُونَ جَهِتُمْ دَاخِدِيْنَ ۞

اور تمہارے پروردگار نے فرمایا: مجھے پکارو میں تمہاری پکار کو قبول کروں گا (نیز فرمایا) جو لوگ میری عبادت سے تکبر کرتے ہیں عنقریب ذلیل ہوکر جہنم میں داخل ہوں گے.

نيز فرمايا: - وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنَّ قَرِيْبٌ الْحِيْبُ دَعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا

دَعَانِ فَلْيَسَتَجِيْبُوا لِيُ وَلَيْغُونُوا إِنْ لَعَكَّهُمُ رَبِّيثُكُونَ ⊕

جب میرے بندے آپ سے میرے متعلق پوچھیں تو آپ کہ دیکھے کہ میں قریب ہوں جب کوئی پکارنے والا مجھے پکارتا ہے تو میں اس کی یکار کو قبول کرتا ہوں.

گویا ان آیات میں اللہ سکانہ، نے یہ وضاحت فرمائی کہ اس نے جنول اور انسانوں کو ابنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے اور یہ فیصلہ کردیا

ہے کہ اس کے سواکس کی عبادت نہ کی جائے اور اقصی امر اور اوصی کا معنی یہ ہے کہ اللہ سمانہ نے قرآن کی محکم آیات میں اور رسول عليه الصلوه والسلام كي زبان ير اينے بندول كو يه تاكيدي حكم دیا ہے کہ وہ اپنے پروردگار کے علاوہ کسی کی عبادت یہ کریں اور پیہ بھی وضاحت فرمادی کہ وعا بہت برای عبادت ہے جو اس سے تکبر كرے آگ ميں داخل موگا. اور اينے بندوں كو حكم دياكہ وہ اس اكيلے کو یکاریں اور بتلایا کہ وہ قریب ہے، ان کی یکار کا جواب دیتا ہے۔ لمذا تمام بندوں پر واجب ہے کہ صرف ای کو یکاریں کونکہ یکار عبادت کی وہ قسم ہے جس کے لیے انہیں پیدا کیا گیا اور اس کا حکم ديا كيا ب. چنانچه الله عزو جل فرماتي بين: قُلُ إِنَّ مَلاقٍ وَنَدْكِي وَ عَيُناى وَمَمَانِي ولله رَبِ الْعَلِيدِين ﴿ لِأَيْرِمُكِ لَهُ وَيَذَلِكَ أَمْرُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُرْلِمِينَ

آپ کمہ دیجے کہ میری نماز ، میری قربانی ، میری زندگی اور میری موت سب کچھ اللہ رب العالمین کے لیے ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں ، مجھے اس بات کا حکم دیا گیا ہے اور میں پہلا فرمانبردار ہوں.

الله تعالیٰ نے اپنے بی صلی الله علیہ وسلم کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو بلادیں کہ میری نماز، میری قربانی، میری زندگی اور میری موت سب کچھ اس الله رب العالمین کے لیے ہے جس کا کوئی شریک نمیں گویا جس نے غیر الله کے لیے قربانی کی اس نے الله کے ماتھ ایسے ہی

شرك كيا جيسے غير الله كے ليے نماز اداكى اس ليے كه الله سمانه في نماز ادر قربانى كا اكتما ذكر كيا اور يہ بتلاديا كه يه دونوں چيزيں اس اكيلے الله كے ليے ہيں جس كا كوئى شريك نهيں للذا جس شخص نے غير الله مثلاً جنوں، فرشوں، مردول يا كى دومرے كے ليے قربانى كى تاكہ وہ اس كے ذريعه ان كا قرب حاصل كرے وہ اليے ہى ہے جيسے تاكہ وہ اس نے ذريعه ان كا قرب حاصل كرے وہ اليے ہى ہے جيسے اس نے غير الله كے ليے نماز پڑھى اور صحيح حديث ميں ہے كه نبى عليہ الصلوٰ و والسلام نے فرمايا: - «لعن الله من ذبح لغير الله» .

جو غیر اللہ کے لیے قربانی کرے اس پر اللہ نے بعنت کی ہے. اور امام احمد نے حس سند سے طارق بن شہاب رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: دو آدی ایک ایسی قوم پر گزرے جن کا ایک بت تھا اور جب تک کوئی راہ گیر اس کے لیے کوئی چیز قربانی نہ دیتا وہ اے آگے نہیں جانے دیتے تھے ان لوگوں نے ان دونوں میں سے ایک کو کما: کچھ قربانی کرو. اس نے جواب دیا، میرے یاس قربانی کرنے کو کوئی چیز نہیں. انہوں نے کہا کہ قربانی دو، خواہ ایک مکھی کی ہو چنانچہ اس نے مکھی کی قربانی دی تو ان لوگوں نے اس کا راہ چھوڑ دیا اور یہ شخص جہنم میں داخل ہوا. پھر انہوں نے دوسرے سے بھی کما کہ قربانی کر. وہ کھنے لگا میں تو اللہ عزو جل کے علاوہ کسی کے لیے کچھ بھی قربانی نہ دول گا۔ چنانچہ انہوں نے اس کی گردن اڑادی اور یہ شخص جنت میں داخل ہوا۔ اب دیکھیے اگر ایک شخص بت کے تقرب کے لیے ایک مکھی جسی چیز کی قربانی سے ایسا مشرک ہوجاتا ہے کہ دوزخ میں داخل ہونے کا مستحق قرار یائے تو اس شخص کا کیا حال ہوگا جوجوں، فرشوں اور اولیاء کو یکارتا ہو. ان سے فریاد کرتا ہو اور ان سے تقرب کے لیے قرمانی کرتا ہو اس امید پر کہ وہ اس کے مال کی حفاظت کریں گے یا اس کے مریض کو شفاء دیں گے یا اس کے جانور اور کھنتی سلامت رہیں گے. یا وہ بیہ کام جنوں کے شروغیرہ سے ڈرتے ہوئے کرتا ہو. تو یہ شخص اور اس طرح کے لوگ تو اس شخص کی نسبت مشرک ہونے یا دوزخ میں داخل ہونے کے بدرجہ اولی سخق ہیں ایک نے بت کے لیے مکھی کی قربانی دی تھی. اور اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا یہ قول بهي وارد ب: - فَاعُرِيداللهَ مُعُلِصًا لَهُ الدِّيْنَ الْإِلْمِي الْبِيْنُ الْخَالِصُ وَالَّذِيْنَ أَتَخَذُوْا مِنُ دُونِهَ اَوْلِمَا ۚ مَا نَعَبُ كُ هُمُو اِلَّالِيمُ مِّرَبُونَا إِلَى اللَّهِ وُلْقَىٰ إِنَّ اللّهَ يَعْكُونِينَا هُمُ وَيُهِ يَغْتَلِفُونَ أَوْ النَّ اللَّهُ لَا يَمْدِي مُنْ هُوكُنْ كُوكُنْ كُولُونًا اللَّهُ لَا يَمْدُي مُوكُنْ كُولُونًا

تو الله كى عبادت كرو يعنى (شرك سے) خالص كرك. ديكھو عبادت خالصة ً الله بى كے ليے ہے. اور جن لوگوں نے الله كے سوا دوسرے كارساز بنا ركھے ہيں (ان كے متعلق كہتے ہيں كه) ہم ان كى عبادت اس ليے كرتے ہيں كه وہ ہميں الله كا مقرب بناديں. تو جن باتوں

میں یہ اختلاف کرتے ہیں اللہ ان میں ان چیزوں کا فیصلہ کردے گا بلاشہ اللہ اس شخص کو ہدایت نہیں دیتا جو جھوٹا اور ناشکراہو. نیز فرمایا: وَیَعُبُدُاوُنَ مِنْ دُونِ اللهِ مَالایکُونُومُ وَلاینُفَعُهُمُ وَیَقُولُونَ اَلْوَانَ اَلْوَالَا اَسْفَعَا وُنَا عِنْدَاللهِ قُلُ اَتُنَیِّنُونَ الله بِمَالایعَلُونِ السَّلُونِ وَلانِ الْرَضْ سُبُحْنَهُ وَتَعْلَىٰ عَتَايُنْ رُكُونَ ©

یہ لوگ اللہ کے سوا الیمی چیزوں کو بوجا کرتے ہیں جو نہ ان کا کچھ بگاڑ سکتی ہیں اور نہ بھلا کر سکتی ہیں. اور کہتے ہیں کہ اللہ کے ہاں پیہ ہمارے سفارشی ہوں گے. آپ کہ دیجیے کیا تم اللہ کو الیبی بات بلاتے ہو جس کا وجود نہ آسمانوں میں معلوم ہوتا ہے نہ زمین میں؟ وہ پاک ہے اور جو کچھ وہ شرک کرتے ہیں اس سے بہت بلند ہے۔ ان دو آیات میں اللہ تعالی نے یہ بتلادیا کہ مشرکوں نے اللہ کو چھوڑ کر مخلوق میں سے اوروں کو کارساز بنا رکھا ہے جو ان کی دعا، خوف، امید، نذر اور قربانی وغیرہ کے ساتھ عمادت کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں اور یہ کارساز انہیں اللہ کے نزدیک کریکتے ہیں اور اس کے بال ان کی سفارش کر کتے ہیں تو اللہ سمانہ نے انہیں جھوٹا قرار دما اور ان کے اس باطل کام کی وضاحت فرمائی اور انہیں جھوٹے، تفار اور مشرکین کا نام دیا: نیز این ذات کو ان کے شرک سے منزہ کیا اور فرمایا:

سُبُحْنَة وَتَعْلَىٰعَمَّايُشُرِكُونَ ۞

الله اس گناہ کو نہیں بخشے گا کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک بنایا جائے اور باقی گناہ جے چاہے بخش دے گا. اور جس شخص نے اللہ کے ساتھ شریک بنایا اس نے بہت بڑا بہتان باندھا. نیز فرمایا:-

شخص کو جواب دیا جس نے یہ بوچھا تھا ، اے اللہ کے رسول ! آپ کی شفاعت کا سب سے زیادہ حصہ دار کون ہوگا تو آپ نے فرمایا:-«من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه».

جس نے خلوص دل سے لا الله الا الله كما

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :-

«لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وأنا اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئاً».

ہر نبی کے لیے ایک دعائے مستجاب ہے اور ہر نبی اپنی اپنی یہ دعا کرچکا اور میں نبی اپنی اپنی یہ دعا کرچکا اور میں نمے دعا روز قیامت اپنی امت کی شفاعت کے لیے محفوظ کر رکھی ہے۔ اگر اللہ نے چاہا تو یہ دعا میری امت کے ہر اس شخص کو پہنچے گئے۔ دائی مال میں مراک اس نے دائلہ کے باتھ شرک یہ کیا ہو۔

ہے ۔ رسد سے پہ ریے رہ کی اللہ کے ساتھ شرک نہ کیا ہو۔
پہلے مشرکین یہ ایمان رکھتے تھے کہ اللہ ہی ان کا پروردگار اور خالق و
رازق ہے۔ البتہ انہوں نے انبیاء ، اولیاء ، فرشوں اور درخوں اور
پھروں وغیرہ ہے امید وابستہ کررکھی تھی کہ وہ اللہ کے ہاں ان کی
سفارش کریں گے اور اللہ کے قریب کردیں گے جیسا کہ پہلے آیات
میں یہ مضمون گرز چکا ہے۔ لیکن ان کا یہ عذر نہ تو اللہ تعالیٰ قبول
کرے گا اور نہ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبول کریں گے۔ بلکہ

الله تعالیٰ نے اپنی کتاب عظیم میں ان پر گرفت فرمانی اور انہیں کھار، مشرکین کا نام دیا۔ اور ان کے اس گمان باطل کو جھوٹا قرار دیا کہ ان کے یہ معبود ان کی شفاعت کریں گے اور انہیں اللہ کے قریب کریں گے۔

اور رسول الله على الله عليه وسلم نے اى شرك كى وجه سے ان لوگوں سے جنگ كى تا آنكه عبادت كو عملاً الله اكيلے كے ليے خالص بناديا. جيسا كه الله تعالىٰ نے فرمايا ہے:-

وَتَاتِلُوْهُ مُ مُ مَنْ لَا تَكُونَ فِتُ نَهُ أُو كُونَ الدِّينُ كُلُهُ لِلهِ \*

اور ان سے جنگ کرو تا آنکہ فتہ باقی نہ رہے اور دین پورے کا پورا اللہ می کے لیے ہوجائے.

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا :

«أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله».

مجھے یہ حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کروں تا آنکہ وہ یہ شمادت دیں کہ اللہ کے رسول شمادت دیں کہ اللہ کے رسول ہیں اور نماز قائم کریں اور زکوٰہ ادا کریں. پھر جب وہ یہ کام کرنے

لکیں تو انہوں نے مجھ سے اپنے نون اور مال محفوظ کرلیے۔ مگر جو کچھ اللہ کا حق ہو اور ان کا حساب تو اللہ کے ذمہ ہے۔

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول حتی یشهدوا ان لاالہ الاالله کا معنی یہ ہے کہ وہ اللہ کے سوا ہر چیز کو چھوڑ کر عبادت کو اسی کے لیے خاص کریں. جبکہ مشرکین جنوں سے ڈرتے اور ان سے پناہ مانگتے تو اللہ تعالی نے اس بارے میں یہ آیت نازل فرمائی:-

وَّاتَهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُودُ وْنَ بِرِجَالِ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمُ رَمَعًا ﴿

اور یہ کہ بعض بنی آدم بعض جنات کی پناہ بکڑا کرتے تھے جس سے ان کی سرکشی اور بڑھ گئی تھی.

کی تقسیر کرتے ہوئے پہلی تقسیر اس کا معنی ڈرنا اور خوف زدہ ہونا بلاتے ہیں کہونکہ جوّں نے جب یہ دیکھا کہ انسان ان کی پناہ طلب کرتے ہیں تو وہ اپنے آپ کو بہت بڑا سمجھنے لگے تھے اور ان میں تکبر پیدا ہوگیا تھا۔ اب وہ انسانوں کو اور بھی ڈرانے اور خوف زدہ کرنے لگے۔ حق کہ بہت ہے لوگوں نے ان کی عبادت اور ان کی طرف پناہ لینا ختی کہ بہت ہے لوگوں نے ان کی عبادت اور ان کی طرف پناہ لینا شروع کردی۔ جبکہ اللہ نے مسلمانوں کو اس کا متبادل یہ بلایا کہ وہ اللہ سمانہ اور اس کے کمات تام سے پناہ طلب کریں۔ اس بارے میں اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی۔

وَإِمَّا يَ نُرَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْظِي نَزُغٌ فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيُو

اور اگر شیطان کی طرف سے تمہارے دل میں کسی قسم کا وسوسہ پیدا بو تو الله سے بناہ مأنكو. بلاشبر وہ سننے والا جاننے والا ہے.

نيز فرمايا: - قُلُ أَعُوْدُ بِرَتِ الْعَلَقِ ۗ اور قُلُ أَعُودُ بِرَتِ التَّاسِ ٥

آپ کھے کہ میں صبح کے مالک کی پناہ مانگتا ہوں.

آپ کیے کہ میں لوگوں کے پروردگار کی پناہ مانگتا ہوں.

اور بی صلی الله علیه وسلم سے سحیح طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:-

«من نزل منــزلًا فقال أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك».

جو شخص کی مقام پر اترے تو یہ دعا پڑھے " اللہ جو کچھ بُرائی تو نے پیدا کی ہے میں تیرے کمات تام کے ساتھ اس سے پناہ مانگتا ہوں" تو اسے کوئی چیز گرند نہ پہنچائے گی تا آنکہ وہ اس مقام سے کوچ کرجائے.

اور جو شخص نجات کا طالب ہو اور اپنے دین کی حفاظت اور خفی اور جلی قسم کے شرک سے سلامتی کی رغبت رکھتا ہو اسے سابقہ آیات و احادیث سے یہ بات معلوم ہوجائے گی کہ مخلوقات میں سے مُردوں، فرشنوں اور جنوں وغیرہ سے رشتہ جوڑنا، ان سے دعا کرنا اور ان سے پناہ طلب کرنا وغیرہ وغیرہ دور جاہلیت کے مشرکوں کے کام ہیں. اور یمی باتیں اللہ کے ساتھ بد ترین شرک ہیں. لہذا انہیں چھوڑنا، ان ے پچنا، ایک دوسرے کو بیا کام چھوڑنے کی وصیت کرنا اور جو شخص الیے کام کرے، اس پر گرفت کرنا واجب ہے۔ اور جو شخص الیے شرکیہ اعمال کی وجہ ہے لوگوں میں مشہور ہو نہ اس ہے رشتہ کرنا جائز ہے نہ اس کا ذبیحہ کھانا، نہ اس پر نماز جنازہ پڑھنا اور نہ ہی اس کے پیچھے نماز اوا کرنا جائز ہے۔ تا آنکہ وہ اللہ سحانہ کے حضور ان کاموں ہے توبہ کا اعلان کرے۔ اور دعا و عبادت کو اللہ اکیلے کے لیے خالص کرے۔ اور دعا عبادت ہی ہے بلکہ اس کا مغز ہے۔ جیسا کہ نبی ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ «الدعاء ھو العبادة» ، دعا ہی عبادت ور دوسری روایت کے الفاظ یہ ہیں:۔ «الدعاء مخ العبادة» .

وَلَاتَكِخُواانْشُوكِتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلِآمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيُرٌ مِّنَ مُتَّرِكَةٍ وَلَوَا خَبَتَكُمْ وَلَا تُتَكِحُواانْشُوكِيْنَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلِعَبُكُ مُؤْمِنٌ خَيُرُيِّنَ مُشْرِلِهِ وَلَوَاعُجَبَكُو اُولَلِك يَكُعُونَ إِلَى النَّارِ ۚ وَاللَّهُ يَكُعُواْ إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغُنِورَةِ بِإِذْنِهِ ۚ وَيُبَيِّنُ الْيَهِ لِلنَّاسِ لَكَمُّوْنَ إِلَى النَّارِ ۚ وَاللَّهُ يَكُعُواْ إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغُنِورَةِ بِإِذْنِهِ ۚ وَيُبَيِّنُ الْيَهِ لِلنَّاسِ لَكَمُّوْنَ يَكَنَّذُونَ خَ

اور مشرک عور تول سے لکاح نہ کرو تا آنکہ وہ ایمان لے آئیں اور مومن لونڈی آزاد مشرکہ سے بہتر ہے خواہ وہ تمہیں بھلی ہی گئے۔ اور مشرک مردول سے لکاح نہ کرو تا آنکہ وہ ایمان لے آئیں، اور مومن غلام مشرک آزاد سے بہتر ہے۔ اگر جیہ وہ تمہیں بھلا ہی گئے۔ یہ لوگ

دوزخ کی دعوت دیتے ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ جنت کی طرف اور اپنے إِذَنْ عَلَىٰ اللہ تعالیٰ ابنی آیات کو کھول کر سے مغفرت کی طرف بلاتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ ابنی آیات کو کھول کر بلاتا ہے تاکہ وہ لوگ نصیحت حاصل کرس

اور الله تعالیٰ نے مسلمانوں کو بتوں، جنوں اور فرشتوں وغیرہ کی پھاری مشرک عور توں سے نکاح کرنے سے منع کردیا تا آنکہ وہ خالصتہ اللہ اکیلے کی عبادت کریں اور اس بارے میں جو کچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے اس کی تصدیق کریں اور اس کے راستہ کی اتباع کریں ای طرح مسلمان عورتوں سے مشرکوں کی شادی سے بھی منع فرمادیا تا آنکہ وہ خالصة الله اکیلے کی عبادت کریں. اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كي تصديق اور آپ كي اتباع كريس. نیز اللہ تعالیٰ و سحانہ نے بیہ بھی بتلایا کہ مومن لونڈی آزاد مشرکہ سے بہتر ہے۔ اگر حیہ جو اس کی طرف دیکھے اس کے جمال کی وجہ وہ اسے اچھی گئے. یا اس کی بات سنے تو وہ بھلی معلوم ہو اور مومن غلام، آزاد مشرک سے بہتر ہے۔ اگر حیر اسے دیکھنے والے اور سننے والے کو مشرک کا حسن اور فصاحت اور شجاعت وغیرہ اچھے لگیں. پھراس تفصیل کی وجوہ اللہ سمانہ نے اپنے اس قول

أُوْلَتِكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ ---- عواضح فرماس.

یعنی اس لیے کہ بیہ مشرک مرد اور مشرک عور تیں ایسے لوگ ہیں جو

اپنے اقوال و افعال اور سیرت و انطاق سے جہنم کی طرف دعوت دسنے والے ہیں جبکہ مومن مرد اور مومن عور تیں اپنے انطاق، اعمال اور سیرت سے جنت کی طرف بلانے والے ہیں لہذا یہ دونوں قسم کے لوگ ایک جیسے کیسے ہو سکتے ہیں اور اللہ عزو جل نے منافقوں کے بارے میں فرمایا ہے ۔ وَلاَئْصُلُ عَلَ آمَیٰ وَنَّهُمُ مُنَاتَ

آبدًا وَلاَ مَتُوعَلَ فَدُرِ ﴿ [أَنَّهُمُ كُفَّرُ وَإِيالَتُهِ وَلَسُولِهِ وَمَاثُوا وَهُمُ فَيِعُونَ ۞

اگران میں سے کوئی مر جائے تو تجھی اس کی نماز جنازہ نہ پڑھنا، نہ ہی اس کی نماز جنازہ نہ پڑھنا، نہ ہی اس کی قبر پر (دعا کے لیے) کھڑا ہونا۔ کیونکہ ان لوگوں نے اللہ اور اس حال میں مرے جبکہ وہ فاسق تھے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ منافق اور کافر دونوں پر ، ان کے اللہ اور اس کے رسول سے کفر کی بنا پر ، نماز جنازہ نہ پڑھی جائے . ای طرح نہ ان کے پیچھے نماز ادا کی جائے ، نہ ہی انہیں مسلمانوں کا امام بنایا جائے . کیونکہ یہ دونوں کافر ہیں ، ان میں امانت مفقود ہے ، ان کے اور مسلمانوں کے درمیان بڑی دشمنی ہیں امانت مفقود ہے ، ان کی نماز ہے اور نہ عبادت ہے . کیونکہ شرک ایسی چیز ہے جس کی موجودگی میں کوئی عمل باقی نہیں رہتا ہم اللہ شمالی اللہ تعالی سے دعا کرتے ہیں کہ وہ جمیں اس سے عافیت میں رکھے . نیز اللہ تعالی سے دعا کرتے ہیں کہ وہ جمیں اس سے عافیت میں رکھے . نیز اللہ تعالی

نے مردار کی حرمت اور مشرکوں کے ذبیحہ کے بارے میں فرمایا:-وَلاَتَاكُوُّا مِمَّالُوْنِدُ كِرَاسُوْاللهِ عَلَيْهِ وَلاَئُهُ لِوْمُتُّ وَإِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوْمُوْنَ إِلَّ اَوْلِيْهِ عُلِيْجَادِ لُوَّكُوْ وَلاَنَ اَطَعْتُنُوهُ مُرِلِّكُوْ لَئِشْرَ كُوْنَ ﴾

اور جس چیز پر الله کا نام نه لیا جائے اسے مت کھاؤ کہ اس کا کھانا گناہ ہے. اور شیطان لوگ اپنے دوستوں کے دلوں میں یہ بات ڈالتے ہیں کہ تم سے جھگرا کریں. اور اگر تم ان کے کہنے پر چلے تو بیشک تم بھی مشرک ہوئے.

الله عزوجل نے مسلمانوں کو مردار اور مشرکوں کا ذبیحہ کھانے سے
منع کردیا کیومکہ وہ نجس ہیں لہذا ان کا ذبیحہ مردار کے حکم میں ہوگا
اگر چہ اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو کیونکہ مشرک کا ہم اللہ کہنا باطل
ہے جس کا کوئی اثر نہیں کیونکہ تسمیہ عبادت ہے اور شرک عبادت
کو برباد کردیتا اور باطل بنادیتا ہے۔ تا آنکہ مشرک اللہ کے حضور توبہ
نہ کرے۔ اللہ تعالیٰ نے صرف اہل کتاب کے کھانے کو درج ذیل
آیت کی رو سے مباح کیا ہے :۔

وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواالَّكِيثُ حِلُّ لَكُو وَطَعَامُكُوْحِكُ لَكُمْ

اہل کتاب کا کھانا تمہارے لیے حلال ہے اور تمہارا کھانا ان کے لیے حلال ہے.

کیونکہ اہل کتاب آسمانی دین سے اپنی نسبت کرتے تھے اور یہ سمجھتے

تھے کہ وہ حضرت موئ اور عینی کے پیردکار ہیں. حالانکہ وہ اس معاملہ میں جھوٹے تھے۔ کیونکہ اللہ نے ان کے دین کو منسوخ کردیا اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام لوگوں کی طرف مبعوث فرماکر اے باطل کردیا ہے۔ لیکن اللہ عزوجل نے اہل کتاب کا کھانا اور ان کی عور تیں جمارے لیے حلال کردی ہیں جس کی حکمت بالغہ کی اور ان امرار کی جو اس سلسلہ میں ملحوظ رکھے گئے ہیں اہل علم نے وضاحت کردی ہے۔ بخلاف مشرکوں کے جو آستانوں اور مردہ نبیوں اور ولیوں کردی ہے۔ بخلاف مشرکوں کے جو آستانوں اور مردہ نبیوں اور ولیوں اس میں کچھ شبہ ہے بلکہ وہ باطل ہے۔ ای بنا پر مشرکوں کا ذبیحہ اس میں کچھ شبہ ہے بلکہ وہ باطل ہے۔ ای بنا پر مشرکوں کا ذبیحہ مردار قرار دیا گیا جس کا کھانا جائز نہیں.

رہی اس شخص کی بات جو کسی کو یوں کے: تجھے جن گئے، تجھے جن کرائے، تجھے جن کرائے، تجھے جن کرائے، تجھے بر جن طاری ہوجائے یا اس قسم کے دوسرے اقوال تو یہ گلی گلوچ کے باب سے ہیں اور یہ بھی گالی گلوچ کے دوسرے الفاظ کی طرح مسلمانوں کے لئے ناجائزہے تاہم یہ شرک کے باب سے نمیں اللہ کہ قائل یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ جن اللہ تعالیٰ کے اذن اور مشیت کے بغیر لوگوں میں تھرف کر کتے ہیں جو شخص جوں یا فور مشیت کے بغیر لوگوں میں تھرف کر کتے ہیں جو شخص جوں یا کنوقات میں سے کسی اور کے بارے میں یہ اعتقاد رکھے وہ اس اعتقاد کی بنا پر کافرہے کیونکہ اللہ سمانہ و تعالیٰ ہی ہر چیز کا مالک اور ہر چیز کی بنا پر کافرہے کیونکہ اللہ سمانہ و تعالیٰ ہی ہر چیز کا مالک اور ہر چیز

پر قادر ہے. وہی نفع دینے والا اور نقصان پہنچانے والا ہے. کوئی چیز اس کے اذن اس کی مشیت اور سابقہ تقدیر کے بغیر وجود میں نہیں آسکتی. جیسا کہ اللہ عزو جل نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ حکم دیا کہ وہ لوگوں کو اس اصل عظیم کی خبر دے دیں. فرمایا:-

بھر جب تمام مخلوق کے سردار اور ان سب سے افضل علیہ الصلواۃ والسلام کا یہ حال ہو کہ وہ اپنے آپ کے بھی نفع نقصان کے مالک نہ ہوں مگر جو کچھ اللہ چاہے تو بھر مخلوق میں سے کی دوسرے کا کیا حال ہوگا اور اس مضمون کی آیات بست ہیں.

رہا پیشن گوئی کرنے والوں شعبرہ بازوں اور نجومیوں اور ایسے ہی دوسرے لوگوں کے متعلق سوال، جو غیب کی خبریں بلاتے رہتے ہیں ہیں تو یہ ایسی بری بات ہے جو جائز نہیں اور ایسے لوگوں کی تصدیق کرنا تو اور بھی سخت اور قابل گرفت بات ہے۔ بلکہ یہ کفرہی کی قسم ہے۔

كيونكه نبى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ہے: «مَنَّ أَتَى عَرَافاً فَسَالَهُ عَنُ شَيءٍ لَمُ تَقبل له صَلاة أربَعيْنَ يَوْماً».

جس شخص نے کسی پیشن گو کے ہاں آکر کسی چیز کے متعلق پوچھا اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہ ہوں گی.

اسے مسلم نے اپنی سیحے میں روایت کیا. نیز درج ذیل حدیث کو بھی اپنی سیحے میں معاویہ بن الحکم السلی سے روایت کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے کاہنوں کے پاس آنے اور ان سے پوچھنے سے منع فرمایا ہے۔ اور ابوداؤد، ترمذی، نسائی، ابن ماجہ میں ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: «من أتى كاهناً فصدقه بها يقول فقد عليہ وسلم نے فرمایا:

كفر بها أنزل على محمد ﷺ».

جو شخص کسی کابن کے ہاں آیا اور اس بات کو سچ سمجھا جو کابن کہہ رہا ہے تو اس نے اس چیز کا کفر کیا جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی ہے.

اور اس معنی کی احادیث بہت ہیں لیڈا مسلمانوں پر واجب ہے کہ کاہنوں، عرافوں اور باقی ہر قسم کے پیشن گوئی کرنے والے لوگوں سے پوچھنے سے بچیں جن کا شغل ہی غیب کی خبریں بلانا اور مسلمانوں کو چکمہ دینا ہے۔ خواہ یہ چکمہ طب کے نام سے ہو یا کسی اور نام سے جیسا کہ ان باتوں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی

نهی اور ان سے تحذیر پہلے گزر چکی ہے. پھر اس سلسلہ میں یہ بات بھی شامل ہوجاتی ہے جو بعض لوگ طب کے نام پر غیبی امور کے جاننے کا دعویٰ کرتے ہیں. جب وہ کسی مریض کی یکڑی یا کسی مریضہ کا دویٹہ یا ایسے ہی کوئی دو سرا کیڑا سونگھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ اس مریض نے یا اس مریضہ نے بیہ کام کیا تھا یا وہ کام کیا تھا. اور بیر ایسے غیبی امور ہوتے ہیں جن کا مریض کے عمامہ یا کوئی دوسری چیز سونگھنے سے یتہ سیں چل سکتا نہ ہی اس پر کوئی دلیل ہوتی ہے۔ اس سے ان کا مقصد صرف عوام الناس کو چکمہ دینا ہوتا ہے تا آنکہ لوگ یہ کہنے لگیں کہ فلاں شخص طب کا بڑا ماہر ہے اور مرض کی اقسام اور اس کے اساب کا بہت ماہر ہے۔ اور بسا او قات ایسے لوگ کوئی دوائی بھی دے دیتے ہیں. پھر اگر اللہ کی تقدیر کے مطابق مریض کو شفا ہوجائے تو لوگ یہ سمجھنے لگتے ہیں کہ یہ اس دوائی کا اثر ہے. حالانکہ بسا اوقات ان مرض کے اساب ہی بعض جنوں اور شطانوں کے پیدا کردہ ہوتے ہیں. جو اس طب کے مدعی کی خدمت کرتے ہیں. اور بعض الیمی غیب کی باتیں اسے بتلا دیتے ہیں جن کی انہیں خبر ہوتی ہے. مریض ان باتوں پر اعتماد کر لیتا ہے. اور جن اور شیاطین اس بات پر راضی ہوتے ہیں کہ ان کی عبادت کی جائے جو ان کے مناسب ہو. وہ مریض ہے اٹھ جاتے ہیں اور اس چکمہ ہے جو ایذا

مریض کو دے رہے تھے اسے چھوڑ دیتے ہیں اور یہ بات جن اور شیاطین کے متعلق اور ان لوگوں کے متعلق جو ان سے خدمت لیتے ہیں معروف ہے.

لہٰذا مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ الی باتوں سے خود بھی بچیں اور دوسروں کو چھوڑنے کی تاکید کریں. صرف اللہ سکانہ پر اعتماد کریں اور ہر معاملہ میں اسی پر توکل کریں. البتہ شرعی قسم کے دم جھاڑ، جائز ادویہ اور ڈاکٹروں سے علاج کرانے میں کوئی حرج نہیں جو شعاعوں وغیرہ سے مریض کی تشخیص اور علاج کرتے ہیں. اور حسی شعاعوں وغیرہ سے مریض کی تشخیص اور علاج کرتے ہیں. اور حسی اور عظلی اسباب سے اس کی مرض کی تشخیق کرتے ہیں. چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: «ما أنزل الله داء الله فرمایا وجھلہ من جھلہ».

الله تعالیٰ نے الیمی کوئی بیماری پیدا نہیں کی جس کی دوا بھی پیدا نہ کی ہوں اسلامی کی جس کی دوا بھی پیدا نہ کی ہو۔ کی ہو۔ جس نے اس دوا کو جان لیا سو جان لیا اور جس نے نہ جانا سو نہ جانا (یعنی وہ شفا کی دوا کسی کو معلوم ہو کے یا نہ ہو کے) نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔

«لکل داء دواء فإذا أصيب دواء الداء بريء بإذن الله» ہر بيماری کی دوا ہے جب وہ دوا اس بيماری کو راس آجائے تو مريض الله کے حکم سے سحت ياب ہوجاتا ہے. نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-«عماد اللہ تداووا ولا تداووا بحرام».

اے اللہ کے بندو! علاج کیا کرو لیکن حرام چیز سے علاج نہ کرو۔
اور اس مضمون کی بہت سی احادیث ہیں۔ لہذا ہم اللہ سے دعا
کرتے ہیں کہ وہ سب مسلمانوں کے احوال کی اصلاح فرمائے۔ ان کے
دلوں اور ان کے بدنوں کو ہربرائی سے شفاء بخشے اور ہدایت پر اکٹھا کرے۔
اور ہمیں اور ان کو فتنوں کی گمراہوں سے اور شیطان اور اس کے
دوستوں کی اطاعت سے اپنی پناہ میں رکھے۔ کیونکہ وہ ہر چیز پر قادر ہے۔
اور گناہ سے بچنے اور نیکی کرنے کی توفیق اسی اللہ بزرگ و برتر سے
اور گناہ سے بچنے اور نیکی کرنے کی توفیق اسی اللہ بزرگ و برتر سے
ہی ہوتی ہے۔ وصلی اللہ وسلم وبارک علی عبدہ و رسولہ نبینا محمد و آلہ وصحبہ۔

## بىم الله الرحن الرحيم تثييرا رساله

عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز کی طرف سے برادر مکرم ، ، ، ، ، ، ، ، ک عبداللہ کے نام

الله آپ کو بھلائی کی توفیق دے. آمین السلام علیکم و رحمة الله و برکاته. اما بعد! آپ کا گرای نامہ موصول ہوا. اللہ آپ کو اپنی ہدایت سے جمکنار کرے. جو کچھ اس خط سے معلوم ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ آپ کے ملک میں کچھ ایسے لوگ ہیں جو ایسے اوراد و وظائف پڑھتے ہیں جن کی اللہ نے کوئی دلیل نہیں اتاری کچھ ان میں سے بدعیہ ہیں اور کچھ شرکیہ ہیں. یہ لوگ ان اوراد کو حضرت علی بن الی طالب رضی الله عنه وغیرہ کی طرف منسوب کرتے ہیں. اور ان اوراد کو مجالس ذکر میں یا مساجد میں نماز مغرب کے بعد ریاھتے ہیں اور سمجھتے یہ ہیں کہ ان اوراد سے اللہ کا قرب حاصل ہوگا جیسے ان کا قول: (اے اللہ کے آومیو! اللہ کے حق کے ساتھ اور اللہ کی مدد ہے ہماری مدد کرو اور اللہ کے ساتھ ہمارے مریان بن جاؤ) اور ان کا یہ قول :

اے اقطاب اور اے اوتاد اور اے سردارو! ہمارے معاملہ میں مدد دینے والو ہماری مدد کرو اور اللہ کے لیے شفاعت کرو یہ تمہارا بندہ کھڑا ہے اور آپ کے دروازے پر معٹکف ہے، اپنی تقصیر سے خائف ہے. اے اللہ کے رسول ہماری فریاد کو پہنچو. آپ کے علاوہ میں کس کے پاس جاؤں اور آپ سے ہی مطلب حاصل ہوتا ہے اور آپ حضرت حزہ سیدالشہدا کے وسیلہ سے بہتر اہل اللہ ہیں اور آپ میں سے کون ہمارا مدد گار ہوگا. اے اللہ کے رسول! ہماری فریاد کو پہنچو. نیزان کا یہ قول: "اے اللہ اس شخص پر رحمت بھیج جے تو نے اپنے جبروتی اسرار کے پھاڑنے اور رحمانی انوار کے الگ الگ ہونے کا سبب بنایا. تو وہ ربانی درگاہ سے نائب اور تیرے اسرار کا خلیفہ بن گیا..." اور آپ یہ وضاحت چاہتے ہیں کہ ان میں کونسا ورد بدعت ہے اور کونسا شرک اور کیا آلیے امام کے پیچھے نماز درست ہے جو اس قسم کی دعا کرتا ہو. جس کے متعلق سب کچھ معلوم ہے. جواب : الحمد لله وحده، والصلورة والسلام على من لا نبي بعد وعلى آله و سحبه و من اهتدى بهداه الى يوم الدين.

معلوم ہونا چاہیے اور اللہ آپ کو اس کی توفیق عطا فرمائے کہ اللہ نے خلقت کو صرف اس لیے پیدا کیا۔ اور رسولوں کو، ان پر صلوٰۃ و سلام ہو، صرف اس لیے بھیجا کہ اللہ اکیلے کی عبادت کی جائے جس

كا مخلوقات ميں سے كوئى بھى شريك نهيں. جيسے كه الله تعالى نے فرمايا:-وَمَاخَلَةَتُ الْمِنَ وَالْإِشَ إِلاليَعَبُدُونِ

میں نے جنوں اورانسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

اور عبادت کا معنی اللہ سمانہ کی اطاعت اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت ہے کہ جس کام کا اللہ اور اس کے رسول نے حکم دیا ہو وہ کام کرے اور جس سے اللہ اور اس کے رسول نے روکا ہو اس کو چھوڑ دے۔ اور اس کے ساتھ اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے۔ اور عمل میں اللہ تعالیٰ کے لیے احلاص بھی ہو اور اس کی انتہائی محبت بھی اور اس اکیلے کے لیے کمال عاجزی ہو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:- وَصَّلٰی رَبُّیٰ اَلْاَتُمْ اِلْاَلْاَیّاءُ وَاللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:- وَصَّلٰی رَبُّنِی اَلْاَتُمْ اِلْاَلْاَیّاءُ

اور تیرے پروردگار نے یہ فیصلہ کردیا ہے کہ تم صرف ای کی عبادت کی جائے. عبادت کی جائے. ایک کی عبادت کی جائے. نیز فرمایا: - الْحَمُدُ بِلُهِ رَبِّ الْعَلَمِینَ وَالرَّحْمُنِ الرَّحِیدُ وَمُمْلِكِ بُوْوِالرِیْنِ وَ الْعَلْمِینَ وَالرَّحْمُنِ الرَّحِیدُ وَمُمْلِكِ بُووِالرِیْنِ وَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَسُتَعِينُ هُ

ہر طرح کی تعریف اللہ کے لیے جو تمام جمانوں کا پالنے والا ہے رحم کرنے والا ممربان ہے۔ روز قیامت کا مالک ہے۔ ہم تیری ہی عبادت کرتے اور تجھی سے مدد چاہتے ہیں۔ ان آیات میں اللہ تعالی نے وضاحت فرمائی کہ وہی اس بات کا مستحق ہے کہ اس اکیلے کی عبادت کی جائے۔ بیز اللہ عزو جل نے فرمایا :- قاعمُدادللہ مُعُلِّصًا لَکُهُ الدِّیْنُ الْاللهِ الدِّیْنُ الْاللهِ الدِّیْنُ الْاللهِ الدِّیْنُ الْاللهِ الدِّیْنُ الدِّیْنُ الدِّیْنُ الدِّیْنُ الدِّیْنُ الدِّیْ الدِّیْ الدِّیْنُ الدِّیْ الدِّیْنُ الدِّیْ الدِّیْ الدِّیْ الدِی جو جو الله کی عبادت الیمی ہو جو (شرک وغیرہ سے) خالص ہو.

نيز فرمايا: - قَادُعُوااللهَ مُغُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْكِرةَ الْكَفِرُونَ ®

خالصتہ ً اللہ ہی کو پکارو، عبادت ای کے لیے ہے۔ اگر جہ یہ بات کافروں کو بری لگتی ہو.

اور فرمايا:- وَآنَ المُسَاجِدَ بِللهِ فَلاَتَنُ عُوَامَعَ اللهِ أَحَدًاكُ

اور بلاشبہ مسجدیں اللہ کے لیے ہیں۔ لہذا اللہ کے ساتھ کسی اور کو نہ پکارو۔
اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں جو اللہ اکیلے کی عبادت کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں اور یہ تو معلوم ہے کہ دعا کی تمام قسمیں عبادت ہیں۔ لہذا کسی کے لیے بھی یہ جائز نہیں کہ اپنے پروردگار کے سوا کسی کو پکارے ، یا اس سے امداد طلب کرے یا اس سے فریاد کرئے تاکہ وہ ان آیات پر اور اسی معنی کی دوسری آیات پر عمل پیرا مور نے اور یہ ممانعت صرف الیے امور میں ہے جو عادی امور اور حس ساب کے علاوہ ہیں جن پر کوئی زندہ اور حاضر مخلوق قادر ہوتی ہے۔ حسی اسباب کے علاوہ ہیں جن پر کوئی زندہ اور حاضر مخلوق قادر ہوتی ہے۔ کیونکہ الیے امور عبادت نہیں ہیں۔ بلکہ نص اور اجماع کی روسے یہ کیونکہ الیے امور عبادت نہیں ہیں۔ بلکہ نص اور اجماع کی روسے یہ

جائز ہے کہ ایک انسان دوسرے انسان سے ایے معاملہ میں مدد طلب كرے جس ير وہ قادر ہے. جيسے وہ اس كے بيٹے يا زمادم يا كتے یا کسی الی ہی چیز کے شرے بچنے کے لیے الیے انسان سے مدد چاہتا ہے یا اس کے پاس فریاد کرتا ہے جو زندہ ہے، موجود ہے اور قادر ہے یا اگر غائب ہے یہ استعانت اور استغاثہ حسی اسباب کے ذریعہ ہو جیسے خط و کتابت وغیرہ. اسی طرح گھر کی تعمیریا اپنی گاڑی کی اصلاح اور الیے ہی دوسرے کامول میں زندہ، موجود اور قادر انسان ے مدد طلب کرنا جائز ہے. موی علیہ الصلوا والسلام کا قصہ بھی اس باب سے ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :-

فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيْعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّعٌ

تو جو شخص موی علیہ السلام کے گروہ سے تھا اس نے اپنے دشمن گروہ کے آدی کے خلاف موی علیہ السلام سے فریاد کی.

چنانچہ جہاد اور جنگ وغیرہ میں کسی انسان کا اپنے ساتھیوں سے فریاد كرنا اور اليے ہى دوسرے كام اس باب سے ہيں. مگر مُردول، جنول، فرشتوں، درختوں اور چھرول سے استغاثہ شرک اکبر ہے اور پہلے مشرکوں کا سا ہی عمل ہے کہ وہ اینے معبودوں مثلاً لات، عزی اور دوسرے معبودول سے استفاثہ کرتے تھے۔

اسی طرح کسی زندہ انسان سے بھی استعانت و استغاثہ شرک اکبر ہے

جس کے متعلق کوئی شخص یہ اعتقاد رکھتا ہو کہ وہ ولی ہے اور الیے کامول پر قدرت رکھتا ہے جس پر اللہ کے سوا کوئی قادر نہیں جیے مریضوں کو شفا دینا، دلوں کی ہدایت، جنت میں داخلہ اور دوزخ سے نجات وغیرہ سابقہ آیات اور جو آیات و احادیث اس معنی میں آئی ہیں۔ وہ سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ الیے تمام امور میں دلوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ کرنا اور خالصتہ اللہ اکیلے کی عبادت کرنا واجب ہے۔ کیونکہ بندوں کو پیدا ہی اس لیے کیا گیا ہے اور اس بات کا انہیں حکم دیا گیا ہے جیسا کہ سابقہ آیات میں گرر چکا ہے اور جیسا کہ اللہ صحانہ کے درج ذیل ارشادات سے واضح ہے:۔

وَاعْبُكُ وَاللَّهُ وَلَاتُتُوْرِكُواْ بِهِ شَيْنًا الله كي عبادت كرو اور اس كے ساتھ كسى كو شريك نه بناؤ.

عَلَمُهُ فَي عَبُوكَ مُرودًا إلا لِيَعَبُّدُوا اللهُ مُعْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهُ الدِّينَ لَهُ ال نيز فرما يا: - ومَمَّا أَمُرُوقًا إلا لِيعَبُّدُ واللهُ مُعْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهُ

اور انہیں حکم تو یمی دیا گیا تھا کہ وہ خالص عمل کے ساتھ اللہ کی عباوت کریں.

اور حضرت معاذ رضی الله عنه والی حدیث میں بی صلی الله علیه وسلم فی فرمایا: - «حَقّ اللهِ عَلی الْعِبَاد أَن یَعَبدُوهُ وَلاَ یُشُرِ کُوا بِهِ شَیْئاً». بندول پر الله تعالی کا یه حق ہے کہ وہ اس کی عباوت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نه بنائیں.

اس حدیث کی صحت پر شیخین کا اتفاق ہے. نیز ابن مسعود رضی الله عنه والی حدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:-

«مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدُعُو لِلهِ نِدًا دَخَلُ النَّارِ».

جو شخص اس حال میں مرا کہ وہ اللہ کے کسی شریک کو پکارتا تھا وہ دوزخ میں داخل ہوگا.

اس حدیث کو بخاری نے روایت کیا۔

اور تحیمین میں ابن عباس رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے جب حضرت معاذبن جبل کو یمن کی طرف (گورنر بناکر) بھیجا تو ان سے فرمایا:- «إنَّكَ تَأْتِی قَوْماً أهل كِتُاب فَلْيَكُن أول

مَا تَدعُوهُمُ إليهِ شهَادةً أَنْ لَا إِلٰهُ إِلاَّ الله ».

تم ان لوگوں کے پاس جارہے ہو جو اہل کتاب ہیں۔ لہذا پہلی چیز جس کی طرف تم انہیں دعوت دو یہ شمادت ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ انہیں دعوت دو کہ وہ شمادت دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں اور بالری کی روایت یوں ہے: انہیں دعوت دو تا آنکہ وہ اللہ کی توحید کا اقرار کریں۔

اور صحیح مسلم میں طارق بن اشیم الا شجعی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ بی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:-

«من وحد الله وكفر بها يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله عز وجل».

جس نے اللہ کو ایک جانا اور جن چیزوں کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے ان کا الکار کیا اس کا مال اور اس کا خون حرام کردیا گیا ہے اور اس کا حساب اللہ عزوجل کے ذمہ ہے.

اور اس مضمون کی احادیث بہت ہیں. یمی وہ توحید ہے جو دین اسلام کی اصل، ملت کی اساس اور امر شریعت کا سر ہے۔ یمی سب سے اہم فریضہ ہے اور یمی جن و انسان کی پیدائش کی حکمت اور شام رسولوں، ان پر صلوٰۃ و سلام ہو، کے بھیجنے کی حکمت ہے اور ان باتوں پر ولالت کرنے والی آیات پہلے گزر چکی ہیں. اور کچھ درج ذیل ہیں:۔ وَمَا خَلَقَتُ الْمِیْ وَالْاِئْسُ الْالْمَائِمُونُونِ الْالْمَائِمُونُونِ

اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں.

اور الله عزوجل کا یہ قول بھی اس پر دلیل ہے:۔

وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ تَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعْوُتَ

اور ہم نے ہر است میں ایک رسول بھیجا کہ وہ لوگ اللہ کی عبادت کریں اور اللہ کے سوا دوسروں کی حکمرانی سے بچیں. نیز فرمایا:وَمَّا اَرْسَلْنَامِنْ قَبْلِكَ مِنْ دَّسُولِ اِلْاَنْدِجِيِّ اِلْمَيْدِ اَلَّهُ اِلْاَلِنْ اِلْاَانَا فَاعْبُدُونِ ۞

اور آپ سے پہلے ہم نے جو رسول بھی بھیجا اسے ہم نے یہی وہی کی میرے سواکوئی معبود نہیں لہذا میری ہی عبادت کرو۔

نیز اللہ تعالیٰ عزوجل نے حفرت نوح ہم ہودہ صالح ہم شعیب علیم الصلوٰۃ والسلام کی طرف سے قرآن پاک میں بیان فرمایا کہ ان رسولوں نے اپنی قوم سے کہا: اعْبُدُواالله مَا لَکُوْشِنَ اللهِ عَیْرُوُنُ اللهِ عَیْرُونُ الله کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارے لیے کوئی معبود نہیں.

اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارے لیے کوئی معبود نہیں.

ولالت کرہی ہیں اور ان رسولوں کے دشمنوں نے یہ اعتراف کیا دلالت کرہی ہیں اور ان رسولوں کے دشمنوں نے یہ اعتراف کیا ہے کہ واقعی رسولوں نے انہیں اکیلے اللہ کی عبادت کرنے اور اس کے سوا باقی معبودوں کو، جن کی وہ عبادت کرتے تھے، چھوڑنے کا کے سوا باقی معبودوں کو، جن کی وہ عبادت کرتے تھے، چھوڑنے کا

ان لوگوں نے ہود علیہ الصلواة والسلام سے كما:-اَجِنُتَكَالِنَعُمُكَ اللهَ وَحُدَاهُ وَنَذَرَهَا كَانَ يَعَبُ لُ (مَا قُنَاءَ

کیا تو ہمارے پاس اس لیے آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کو ہی پوجیں، اور جہیں ہمارے آبا و اجداد پوجتے تھے ان سب کو چھوڑ دیں؟ اور قریش کا جواب اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا، جبکہ ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اکیلے اللہ کی عبادت کرنے اور ان سب معبودول کو، یعنی فرشوں، اولیا، بوں اور درخوں وغیرہ کو،

حکم دیا تھا. جیسا کہ قوم عاد کے قصہ میں اللہ عزد جل فرماتے ہیں کہ

چھوڑنے کی دعوت دی جن کی وہ پوجا کرتے تھے تو وہ کھنے لگے:۔ اَجَعَلَ الْالِهُ قَالِمُ اَوَاحِدًا ﴿ لَا لَهُ اَلْكُ عُمَاكِ ۞

اس نے تو سارے معبودوں کے بجائے صرف ایک معبود بنادیا. یہ تو برطی عجیب بات ہے.

نیز سورة الصافات میں اللہ نے قریش کا قول یوں بیان فرمایا:-اِنْهُمْ کَانْوَالِدَاقِیْلَ لَهُوُلِلَاللهُ اللهُ یَسْتَلْبُرُونَ ﴿ وَیَقُولُونَ آبِنَالْتَارِبُوَاللهَ اِللهُ یَسْتَلْبُرُونَ ﴿ وَیَقُولُونَ آبِنَالْتَارِبُوَاللهَ اِللهُ یَسْتَلْبُرُونَ ﴿ وَیَقُولُونَ آبِنَالْتَارِبُواللهَ اِللهِ عَلَى الله کے سواکوئی معبود نہیں تو تکبر کرتے اس اور کہتے: بھلا ہم ایک دیوانے شاعر کی خاطر اپنے معبودوں کو چھوڑ کتے ہیں؟

اور اس مضمون پر دلالت کرنے والی آیات بہت ہیں. اور جو آیات و احادیث ہم نے ذکر کی ہیں ان سے بھی آپ پر یہ بات واضح موجائے گی. اللہ تعالیٰ مجھے اور آپ کو دین کی سمجھ اور رب العالمین کے حق میں بصیرت کی توفیق عطا فرمائے.

اب یہ دعائیں اور استغاثہ کی کئی اقسام جو آپ نے اپنے سوال میں بیان کی ہیں ،سب کی سب شرک اکبر کی قسم ہے ہیں کیونکہ یہ غیر اللہ کی عبادت ہے اور ایسے امور کی طلب ہے جن پر اللہ کے سوا کوئی مردہ یا غائب شخص قادر نہیں ہوسکتا. نیز یہ بات پہلے لوگوں کے شرک سے بدتر ہے کیونکہ وہ لوگ تو صرف آسودگی کی حالت میں شرک سے بدتر ہے کیونکہ وہ لوگ تو صرف آسودگی کی حالت میں

شرک کرتے تھے. گر جب کوئی مصیبت برطق تو چھر خالصة الله ہی عبادت کرتے تھے. کیونکہ وہ لوگ جانتے تھے کہ اس مصیبت سے نجات صرف الله ہی دے سکتا ہے. اور کوئی نہیں دے سکتا. جیسا کہ الله سکانہ نے اپنی کتاب مبین میں ان مشرکوں کا یہ قول بیان کیا ہے.

وَاذَا لَا يُوْاَنُ الْفُلْكِ دَعُواْ اللهَ مُغْلِصِیْنَ لَهُ الدِیْنَ وَفَلَمَانَجُ هُو اِلَى الْبَرِّاذَا هُوُ

جب وہ کشی میں سوار ہوتے تو خالصة اللہ کے فرمانبردار بن کر صرف اللہ ہی کو پکارتے۔ پھر جب اللہ انہیں نجات دے کر خشکی کی طرف لے آتا تو پھر شرک کرنے لگتے۔

اور ایک دوسری آیت میں الله عزوجل ان کو مخاطب کرکے فرماتے ہیں:-

وَلِذَامَتَكُوْالصُّرُ فِي الْبَحْرِضَ لَّ مَنْ تَدُعُونَ اِلَّا اِيَّاهُ فَلَمَّا غَضَكُوُ اِلَى الْهَرِاعُرَضُ ثُوُ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ۞

جب الله تمسی سمندر میں سخق دکھاتا ہے تو تم الله کے سوا سب کچھ بھول جاتے ہو جنہیں تم پکارتے ہو. پھر جب تمہیں نجات دے کر خشکی کی طرف لاتا ہے تو روگردانی کرنے لگتے ہو. اور انسان تو ہے ہی ناشکرا.

اب اگر ان پکھلے مشرکول میں کوئی کھنے والا یول کمہ دے کہ: ہمارا یہ مقصد تو نہیں ہوتا کہ یہ ہستیال بذات خود کوئی فائدہ پہنچاتی ہیں یا

ہمارے مریضوں کو شفا دیتی یا ہمیں نفع پہنچا سکتی ہیں. ہمارا مقصد تو صرف یہ ہوتا ہے کہ وہ اللہ کے ہاں ہماری سفارش کریں. تو اس کہنا جاہیے کہ:

وہ لوگ اللہ کے سوا الیمی چیزوں کی عبادت کرتے تھے جو نہ انہیں کچھے نقصان پہنچا سکیں اور نہ فائدہ دے سکیں. اور کہتے کہ اللہ کے ہاں یہ ہمارے سفارشی ہیں..

تو الله سمان نے انہیں یول جواب دیا: - قُلُ اَتُنَیِّنُونَ اللهَ بِمَالَابِعَكُونِيْ السَّلُوتِ وَلَا فِي الْرَضِ سُبُحْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞

آپ کمہ دیجیے کیا تم اللہ کو اس بات کی خبر دیتے ہو جس کا وجود نہ آسمانوں میں اسے معلوم ہے اور نہ زمین میں؟ وہ پاک ہے اور جو کچھ وہ شرک کرتے ہیں اس سے بلند ہے. گویا اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ اسے آسمانوں میں اور نہ زمین میں کی ایسے شخص کے وجود کا علم ہے جو اللہ کے اس طور پر سفارشی بن سکتا ہو جس کا یہ مشرک لوگ قصد رکھتے ہیں. اور جس چیز کے وجود کو اللہ نہ جانتا ہو وہ موجود ہی نہیں. کیونکہ اللہ سمانہ سے کوئی چیز مخفی نہیں رہ سکتی. نیز اللہ تعالیٰ نے سورہ زمر میں فرمایا:۔

تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَكِيُو النَّا اَنْزَلْمَا لِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْعَقِّ فَاعْمُ اللهَ مُعْلِصًا لَهُ الدِّيْنَ الْكِلِيهِ الذِّيْنُ الْعَالِمُنْ

یہ کتاب اللہ غالب، حکمت والے کی طرف سے نازل شدہ ہے۔ ہم نے اسے آپ کی طرف حق کے ساتھ نازل کیا۔ تو خالصتہ اللہ ہی کی عبادت کرو۔ عبادت اس کے لیے ہے۔ دیکھو اللہ کے لیے خالص عبادت ہی سزاوار ہے۔

گویا اللہ سمانہ نے یہ وضاحت فرمائی کہ عبادت صرف اس اکیلے کے لیے ہاور اس عبادت کے لیے بندوں پر انحلاص واجب ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو انحلاص کے ساتھ عبادت کرنے کا حکم دیا تو یہ حکم سب لوگوں کے لیے ہے۔ اور یمال دین کا معنی عبادت ہے اور عبادت سے مراد اللہ کی اور اس کے رسول صلی اللہ عبادت ہے اور عبادت ہے جیسا کہ گرز چکا اور اس عبادت میں دعاء ماستغاثہ ، خوف اور رجاء ، قربانی اور نذر ایسے ہی داخل ہیں. جسے اس استغاثہ ، خوف اور رجاء ، قربانی اور نذر ایسے ہی داخل ہیں. جسے اس

میں نماز اور روزہ وغیرہ داخل ہیں، جن کا اللہ نے اور اس کے رسول نے حکم دیا ہے، پھر اس کے بعد اللہ عزوجل نے فرمایا:وَالَّذِيْنَ الْغَنْدُوْ اَوْنَ دُوْنِهَ اَوْلِيَا أَوْمَا لَعَيْدُ مُوْءُ الْالْمِيْمَ وَيُوْلِكُوا اِنْ الْعَنْدُ اللهِ عَلَيْهِ وَالْمُلِيْمَ وَالْمُوا اللهِ وَالْمُلِيْمَ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ الللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِيْ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِيْ اللّٰلِيْ اللّٰلِيْ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِيْلِيْلُمْ اللّٰلِمُ اللّٰلِيْلِيْ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِمِي وَاللّٰلِمُ اللّٰلّٰلِيْلَاللّٰلِمُ اللّٰلِيْلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُلْلِمُ الللللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللللللللّٰلِمُ الللّٰلِمِلْمُ اللللللّٰلِمُ الللللّٰلِمُ الللللللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللللللللل

اور جن لوگوں نے اللہ کے سوا اپنے کارساز بنا رکھے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ) ہم ان کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں مرتبہ کے لحاظ سے اللہ کے قریب کردیں.

یعنی وہ کہتے ہیں کہ ہم تو ان کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہمیں مرتبہ کے لحاظ سے اللہ کے قریب کردیں. اللہ سمانہ نے ان کو یوں جواب دیا:-

اور ناشکرا ہو.

گویا اللہ سمانہ نے ان کا جھوٹ واضح کردیا کہ یہ محض ان کاعمان باطل ہے کہ ان کے معبود انہیں اللہ کے قریب کردیں گ، اور ان کے کفر کی یہ وضاحت فرمائی کہ وہ عبادت ان کے لیے پھیر دیتے تھے. اب جو شخص تقوری سی بھی تمیز رکھتا ہو اے اس سے بیر معلوم ہوجائے گاکہ پہلے کافروں کا کفر صرف یہ تھاکہ انہوں نے اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان مخلوقات میں سے نبیوں، ولیوں، درختوں اور چقروں وغیرہ کو سفار شی بنار کھا تھا، اور وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ بیہ چیزیں اللہ سمانہ کے اذن اور رضا سے ہی ان کی ضرور میں بوری کرتے ہیں. جیسا کہ وزراء بادشاہوں کے یاس سفارش کرتے ہیں گویا انہوں نے اللہ عزو جل کو بھی بادشاہوں اور وزراء پر قیاس کیا اور کہا کہ: جیسے کسی بادشاہ یا سردار سے کوئی کام ہو تو وہ اس کے خواص اور وزیروں کو سفارشی بناتا ہے اس طرح ہم انبیاء اور اولیاء کی عبادت کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرتے رہیں. اور یہ بات انتہائی غلط ہے. کیونکہ اللہ سحانہ کے مشابہ کوئی چیز نہیں اور نہ ہی اسے اس کی مخلوق پر قیاس کیا جاسکتا ہے اور نہ سفارش کے معاملہ میں اس کی اجازت کے بغیر کوئی اس کے ہاں سفارش کر سکتا ہے۔ اور یہ سفارش صرف اہل توحید کے حق میں ہی ہوسکتی ہے۔ اور وہ پاک اور

برتر ہے جو ہر چیزیر قادر ہے اور ہر چیز کو جاننے والا ہے۔ بنہ وہ کسی سے ڈرتا ہے اور نہ اسے کوئی ڈراسکتا ہے. کیونکہ وہ پاک ہے اپنے بندول پر تسلط رکھتا اور ان میں جس طرح چاہتا ہے تھرف کرسکتا ہے بخلاف ہادشاہوں اور سرداروں کے کہ وہ نہ تو کسی چیزیر قدرت رکھتے ہیں اور نہ ہر چیز جانتے ہیں. لہذا جن باتوں سے وہ عاجز ہوں اسیں ایے آدموں کی ضرورت ہوتی ہے جو ان کی اعانت کریں اور یہ آدمی ان کے وزراء، خواص اور ان کے نشکر ہوتے ہیں. جیسا کہ لوگ بھی اپنی حاجات ان لوگوں تک پہنیانے کے محتاج ہوتے جو اس کی حاجت کو نہیں جانے لہذا وہ وزیروں اور خواص میں سے الیے شخص کے محتاج ہوتے ہیں جو ان کے لیے بادشاہ یا سردار کی مهرمانی اور رضا مندی طلب کریں. مگریروردگار عزوجل کا معاملہ ایسانہیں. وہ پاک ہے اپنی تمام مخلوق سے بے نیاز ہے ۔ لوگوں پر ان کی ماؤں سے زیادہ مہربان ہے. وہ حاکم عادل ہے. جو ہر چیز کو اپنی حکمت، علم اور قدرت کے مقتضی سے تھیک اس کے مقام پر رکھتا ہے. لہٰذا سکنی بھی صورت میں اسے اس کی مخلوق پر قیاس کرنا جائز نہیں. اسی لیے اللہ سمانہ نے اپنی کتاب میں یہ وضاحت فرمادی کہ مشرکین اس بات کا اقرار کرتے تھے اللہ ہی خالق، رازق اور مدیر ہے۔ وہی بے کس کی فریاد قبول کرتا اور برائی کو دور کرتا ہے اور زندہ کرنا اور مارنا

وغیرہ وغیرہ سب اللہ ہی کے افعال ہیں. ان مشرکوں اور رسولوں کے درمیان جھگڑا تو صرف اللہ اکیلے کی عبادت کے اخلاص میں تھا. جیسا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا:- وَلَینُ سَالْتَهُمُّ مِّنَ خُلَقَهُمُ لِیَقُولُتُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله عزوجل نے فرمایا:- وَلَینُ سَالْتَهُمُّ مِّنَ خُلَقَهُمُ لِیَقُولُتُ اللهُ الله الله الله عزوجل نے فرمایا:- کہ اللہ تعالیٰ نے سیز فرمایا:-

فُلُ مَنْ يَّرُزُقُكُمْ مِنَ التَّمَاءُ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَبْلِكُ التَّمْعَ وَالْاَبْصَارُ وَ مَنْ يَغُوْجُ الْمَعَ مِنَ الْمِيَّتِ وَيُغُوِّجُ الْمِيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُنَاتِرُ الْوَمُوْسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَعَلُ آفَلَ تَتُ

آپ ان سے پوچھے کہ آسمان اور زمین سے رزق تمہیں کون دیتا ہے یا کانوں اور آنکھوں کا مالک کون ہے اور کون مردہ سے زندہ کو اور زندہ سے مردہ کو لکالتا ہے اور کائنات کی تدبیر کرنے والا کون ہے؟ تو وہ فورا مردہ اٹھیں گے کہ "اللہ" آپ ان سے کیے : پھر تم سوچھے کیوں نہیں؟

اور اس مضمون کی آیات بہت ہیں اور الیمی آیات پہلے ذکر ہو چکیں جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ رسولوں اور ان کی امتوں میں جھگڑا صرف اللہ اکیلے کی عبادت کے احلاص میں تھا. جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔

وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً تَسُولًا أَنِ اعْبُدُواللهُ وَاجْتَوْبُوالطّاعُوْتَ اور ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا کہ اللہ کی عبادت کرو اور اللہ کے سوا دوسروں کی حکمرانی سے بچو.

اور جو بھی آیات ان معنوں میں آئی ہیں. نیز اللہ سمانہ نے قرآن کریم کے بہت سے مقامات پر سفارش کی صورت واضح کی ہے. چنانچہ سورہ بقرہ میں فرمایا. مَنْ ذَا الّذِی یَشْفَعُ عِنْدُ اللّذِی اللّٰ اللّٰذِینَ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ

کون ہے جو آللہ کی اجازت کے بغیر اس کے بال سفارش کر سکے؟ اور سورہ نجم میں فرمایا: - وَکَمُرْتُنُ مِّنَاكِ فِي التَّمَلُوتِ لِالتَّفْقِيْ شَفَاعَتُهُمْ شَيْنَا إِلَّامِنَ بَعْدِانَ يَاذُنَ اللهُ لِمِنَ يَشَاءُ وَيَرْضَى

اور آسمانوں میں کتنے ہی فرشتے ہیں جن کی عبادت کچھ بھی فائدہ نہیں دیتی مگر اللہ جس کے لیے چاہے اجازت بخشے اور (سفارش) پسند کرے۔

اور سوره الانبياء مين فرشون كا وصف يون بيان فرمايا:-

وَ لاَيَتْفَعُونَ ۗ إِلَّالِمِنِ ارْتَظِي وَهُمُومِنَ خَشُيَتِهِ مُشَّفِقُونَ ۞

وہ صرف اسی کی سفارش کر سکیں گے جن کے لیے اللہ کی رضا ہو اور وہ تو خود اللہ کے خوف سے ڈر رہے ہوں گے.

اور الله عزوجل نے یہ بھی خبر دی ہے کہ وہ اپنے بندوں سے کفر پر راضی نہیں ہوتا بلکہ صرف ان سے شکر پر ہی راضی ہوتا ہے. اور شکر ہی اس کی توحید اور اس کی اطاعت کے مطابق عمل ہے. چنانچہ سورہ زمر میں اللہ تعالی نے فرمایا:۔ لِنَ تَكُفُّنُ وَافَاتَ اللهَ عَنِی عَنْكُوْ وَلا يَرْضَى لِعِبَادِ وَالْكُفْنُ وَلِنَ تَتَكُلُوْ الدَّفَ الكُوْ اگر تم ناشكرى كروك تو الله تم سے بے نیاز ہے اور وہ اپنے بندوں كى ناشكرى پسند نميں كرتا. اور اگر تو شكر كروك تو وہ اسے تمارے ليے پسند كرے گا.

اور بخاری نے اپنی سمجھے میں حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کی شفاعت سے زیادہ حصہ کے ملے گا؟ آپ نے فرمایا:

«من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه».

جس نے خلوص دل سے لاالہ الا اللہ کہا (آپ نے قلب کا لفظ استعمال فرمایا یا نفس کا)

اور حضرت انس رضی اللہ عنہ سے سیح حدیث میں آیا ہے. آپ نے فرمایا:-

«لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وأنا اختبأت دعوي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئاً».

ہر نبی کی ایک دعا مستجاب ہے. اور سب نبی اپنی اپنی دعاء کر چکے اور میں نبی اپنی دعاء کر چکے اور میں نے اپنی دعا کو روز قیامت اپنی امت کی شفاعت کے لیے محفوظ کرر کھا ہے اور وہ ان شاء اللہ ہر اس شخص کو پہنچے گی جو میری امت

میں سے اس حال میں مرا ہوا ہو کہ اس نے اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کیا ہو.

اور اس مفمون کی احادیث بہت ہیں. اور جو کچھ ہم نے آیات و احادیث ذکر کی ہیں سب اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ عبادت اللہ اکیلے کا حق ہے. اس میں سے کچھ بھی غیر اللہ کے لیے صرف کرنا جائز نہیں نہ انبیاء کے لیے اور نہ ہی کی دوسرے کے لیے. نیزیہ کہ شفاعت صرف اللہ اکیلے کی ملک ہے. جیسا کہ اللہ سحانہ نے فرمایا:

قُدُلُ مِلْهُ اللّٰهُ فَاعَهُ مُجِمْدُهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰلَٰلِلْمُلْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الل

آپ کہ دیجے کہ شفاعت پوری کی پوری اللہ ہی کے لیے ہے۔

اور شفاعت کا حق کسی کو صرف آسی صورت میں ملے گا کہ شفاعت قبول کرنے والے کی اجازت ہو اور جس کے حق میں شفاعت کی جارہی ہے اس کے متعلق اس کی رضا ہو۔ اور وہ اللہ سمانہ ہی ہوسکتا ہے۔ جو توحید کے علاوہ کسی بات پر راضی نہیں ہوتا جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔ رہے مشرکین تو ان کا شفاعت میں کوئی حصہ نہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔ فَمَانَتُفُعُمْمُ شَفَاعَهُ الشّافِعِمْنَ ﷺ

اسیس سفارش کرنے والوں کی سفارش کچھ فائدہ نہ دے گی. نیز فرمایا:- ماللظلمین مِن جَمِیْهِ وَلاَشَفِیْمِ فِطَاعُوْ

طالموں کا نہ کوئی دوست ہوگا اور نہ ایسا سفارشی جس کی بات مانی جائے

اور ظلم كالفظ اگر على الاطلاق استعمال ہو تو اس سے مراد شرك ہوتا ہے. جيسا كه الله تعالىٰ نے فرمایا: - وَالكَفِيْهُونَ هُمُوالطَّلِيْهُونَ ﴿
اور كافر ہى ظالم ہيں.

نيز فرمايا - إنَّ الشِّرْلِهِ كَظَالُوْ عَظِيْدُو

بلاشبہ شرک ہی برا ظلم ہے۔

رہا سوال کا وہ حصہ جو آپ نے بعض صوفیہ کے قول کے متعلق ذکر کیا ہے۔ کہ وہ مساجد وغیرہ میں درود اس طرح پڑھتے ہیں "اے اللہ! اس پر رحمت بھیج جے تو نے اپنے جبروتی اسرار کے لئے چھٹنے اور رحمانی انوار کے الگ ہونے کا سبب بنایا تو وہ ربانی درگاہ سے غائب اور تیرے ذاتی اسرار کا خلیفہ بن گیا۔۔۔۔۔ الح

جواب: اس كلام اور اس سے ملتے جلتے كلام كے متعلق بهى كها جاسكتا ہے كہ يہ تكلف اور اس سے ملتے جلتے كلام كے متعلق بهى كها جاسكتا ہے كہ يہ تكلف اور غلوكى وہ قسم ہے جس سے ہمارے نبى صلى الله عليہ وسلم بجتے رہے۔ جليے كه تصحيح مسلم ميں حضرت عبدالله بن مسعود۔ رضى الله عنه كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:۔

«هلك المتنطعون قالها ثلاثاً».

غلو کرنے والے ہلاک ہوئے. یہ بات آپ نے تین بار فرمائی. امام خطابی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ متطع اہل کلام کے مذاہب کے مطابق وہ لوگ ہیں جو بحث میں تکلف سے کسی چیز کی گرائی تک جا پہنچیں. ہیں جن تک لوگوں کی عقلوں کی رسائی نہ ہو. اور ابو السادات ابن الاثیر کہتے ہیں : یہ وہ لوگ ہیں جو کلام میں غلو کرنے اور گرائی تک چلے جانے والے ہیں اور اپنے حلق کے دور کے حصہ سے کلام کرنے والے ہیں بیے لفظ نطع سے مثق ہے جس کا معنی

یہ لوگ لا یعنی باتوں میں داخل ہونے والے ہیں اور ایسی بحث کرتے

تالو ہے. پھریہ لفظ ہر اس شخص کے متعلق استعمال ہونے لگا جو این قول اور فعل میں گرائی تک چلا جائے.

لغت کے ان دو اماموں سے جو کچھ مذکور ہوا، اس لیے آپ پر اور جو شخف بھی ادنی سے بھیرٹ بھی رکھتا ہو اس پر یہ بات واضح ہوجائے گی. کہ ہمارے نی اور ہمارے سردار صلی اللہ علیہ وسلم سر صلو فا والسلام کی یہ کیفیت تکلف اور غلو کی وہ قسم ہے جس سے منع کیا گیا ہے. اور اس سلسلہ میں مسلمان کے لیے مشروع بات یہی ہے كه صلوة و سلام كي صفت مين رسول الله صلى الله عليه وسلم سے جو کیفیت ثابت ہے اسے ہی اختیار کرے اور یہ دوسری کیفیات سے بے نیاز بھی کردیتی ہے۔ اور اس بارے میں تحیمین میں روایات موجود ہیں. بخاری میں کعب بن عجرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے کہا :اے اللہ کے رسول! جمیں آپ پر درود بھیجنے کا حکم دیا گیا ہے تو ہم آپ پر کیسے درود بھیجیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا: یوں کہو:۔

«اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد وبارك على محمد رعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد».

اے اللہ! محمد پر اور محمد کی آل پر رحمت بھیج جیبے تو نے ابراہیم اور ابراہیم کی آل پر رحمت بھیج جیبے تو نے ابراہیم کی اور ابراہیم کی آل پر برکت نازل فرما، جیسے تو بزرگی والا ہے، اور محمد پر اور محمد کی آل پر برکت نازل فرما، جیسے تو نے ابراہیم اور آل ابراہیم پر نازل فرمائی بلاشبہ تو قابل ستائش ہے، بزرگی والا ہے.

اور ستحیمین میں ابو حمید عدی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ صحابہ نے کہا : اے الله کے رسول صلی الله علیہ وسلم! ہم آپ پر کیسے دورد بھیجیں تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا : کہو:۔

اللهم صل على محمد و على أزواجه وذريته كما صليت على آل ابراهيم و بارك على محمد و أزواجه و ذريته كما باركت على آل ابراهيم إنك حميد مجيد

اے اللہ! محمد کر، آپ کی بیویوں پر اور آپ کی اولاد پر رحمت بھیج جیسا کہ تو نے آل ابراہیم پر رحمت بھیجی. اور محمد پر اور آپ کی بویوں پر اور آپ کی اولاد پر برکت نازل فرما جیسے کہ تو نے آل ابراہیم پر برکت نازل فرما جیسے کہ بررگ والا ہے۔ اراہیم پر برکت نازل فرمائی. بلاشہ تو قابل ستائش ہے، بزرگ والا ہے۔ اور سیح مسلم میں ایو مسعود انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بشیر بن مسعود نے کما: اے اللہ کے رسول! ہمیں اللہ نے آپ پر درود بھیجنے کا حکم دیا ہے تو ہم آپ پر کیسے درود بھیجیں. آپ پر کیسے درود بھیجیں. آپ پر کیسے درود بھیجیں.

«قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إسراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم إنك حميد مجيد والسلام كما علمتم».

اے اللہ! محمد اور آل محمد پر رحمت بھیج. جیسا کہ تو نے ابراہیم پر رحمت بھیجی اور محمد اور آل محمد پر برکت نازل فرما، جیسے تو نے منام جمان والوں سے ابراہیم پر برکت نازل فرمائی، بلاشبہ تو قابل ستائش بزرگی والا ہے اور سلام وہ ہے جیسا کہ تم جانتے ہو.

یہ الفاظ یا ان سے ملتے جلتے اور دوسرے الفاظ وہ ہیں جو بی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں. ایک مسلمان کو چاہیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر صلو ہ و سلام میں یہی الفاظ استعمال کرے. کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بات سب لوگوں سے زیادہ جاننے والے تھے کہ ان کے حق میں کونے الفاظ استعمال کرنا زیادہ مناسب ہے جیسا

کہ وہ یہ بات بھی سب سے زیادہ جانے والے تھے کہ اپنے پروردگار کے حق میں کون سے الفاظ استعمال کرنا چاہئیں رہے اس قسم کے الفاظ جو بہ تکلف استعمال کئے گئے ہوں بدعی قسم کے ہوں اور کئی معتوں کا احتمال رکھتے ہوں. یہ صحیح نہیں جیسا کہ وہ الفاظ جن كا سوال ميں ذكر ہوا ہے. لهٰذا انہيں استعمال نه كرنا چاہيے. کیونکہ ان میں تکلف ہے اور کئی باطل معنوں سے ان کی تفسیر بھی ہو سکتی ہے۔ پھر یہ ان الفاظ کے بھی خلاف ہیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پسند فرمائے اور اپنی امت کو ان کی ہدایت کی. جبکہ آپ ساری خلقت سے زیادہ جاننے والے ، ان کے سب سے زیادہ خیر خواہ اور کلف سے دور رہنے والے تھے آپ پر آپ کے بروردگار کی طرف سے بہترین صلوۃ و سلام ہو. اور میں امید رکھتا ہوں کہ جو کچھ دلائل ہم نے ذکر کیے ہیں ان سے حقیقت توحید اور حقیقت شرک کی وضاحت ہوجاتی ہے اور اس فرق کی بھی جو اس بارے میں پہلے مشرکوں اور بعد کے مشرکوں میں ہے.

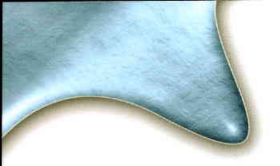
نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر مشروع درود کی کیفیت میں یہ بیان کافی اور طالب حق کے لیے قناعت کے قابل ہے۔ البتہ جس شخص کی معرفت حق کی رغبت ہی نہ ہو وہ اپنی خواہش کے تابع ہے جس کے متعلق اللہ عزو جل نے فرمایا:۔

فَانُ لَمُ يُسْتَجِينُوا لَكَ فَاعْلَمُ اَتَّمَا يَتَبِعُونَ اَهُوَاَ وَهُوُوَمَنُ اَصَلُّ مِتَنِ التَّبَعَ هَوْمِهُ بِعَيْرِ هُدَّى مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لا يَهُدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينُ ۚ

پھر اگر وہ آپ کی بات نہ مائیں تو جان کیجے کہ وہ صرف ابنی خواہثات کے پیچھے لگے ہوئے ہیں. اور اس شخص سے بڑھ کر گمراہ کون ہوگا جو اللہ کی طرف سے آمدہ بدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہش ك بيح لك جائي. بلاشبر الله تعالى ظالم لوگوں كو بدايت نهيں ديتا. اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ وضاحت فرمائی کہ اللہ تعالیٰ نے اینے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو جو دین حق اور ہدایت دے کر بھیجا ہے تو اس نسبت لوگ دو قسم کے ہوتے ہیں. ایک وہ جو اللہ اور اس کے رسول کی بات ماننے والے ہیں اور دوسرے وہ جو اپنی خواہش کے پیچھے چلنے والے ہیں. نیز اللہ سمانہ نے یہ بلایا کہ جو شخص اللہ کی ہدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہش کے پیچھے لگتا ہے اس سے زیادہ گمراہ کوئی نہیں.

ہم اللہ عزوجل سے خواہش کی اتباع سے محفوظ رہنے کی دعا کرتے ہیں. بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑا فیاض اور مہرمان ہے.

و صلی الله و سلم علی عبده و رسوله نبینا محمد و آله و صحبه و اتباعه باحسان الی یوم الدین.



## مضامين كتاب

غیراللہ ہےمصیبت کی گھڑی میں غیراللہ سے مدوطلب کرنے کی تر دید۔ غیراللہ کی تم کھانا اور ان کی نذرو نیاز مانگنا۔ ہوعت وخرافات سے بھری ہوئی دعائمیں اور اس کا حکم۔

## محتوي الكتاب

الرد على الإستغاثة بغير الله. الحلف بغير الله. الرد على الأدعية والأوراد المبتدعة والشركية.

للمساهمة في طباعة الكتاب شركة الراجحي - ٢٠٤٠١٠٩٠٩٢

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بحي الروضة بالرياض تحت إشراف وزارة الشنون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ماتف، سبد ۱۱۹۲۹ مند الإسكتروني: mrawdhah@hotmail.com مند ۱۱۹۲۹ الرياض ۱۱۹۲۲